Kennis volgens het wereldbeeld van Goethe

Luc Ambagts

De oerplant zal het wonderbaarlijkste schepsel ter wereld zijn.

De natuur zelf zal mij erom benijden.
Goethe, Methamorphose der Pflanzen

Een samenvatting van: Rudolf Steiner, Grundlinien einer Erkenntnistheorie der
Goetheschen Weltanschauung (GA2, in het Nederlands uitgegeven als: Waarnemen
en denken, Amsterdam, uitgeverij Pentagon, 2017).



Inhoud

A. Vragen vooraf ...

1. Uitgangspunt
2. Goethes wetenschap, Schillers methode

3. Taak van onze wetenschap

B. EFVaAriNG et eeaas

4. Het begrip ervaring
5. Inhoud van de ervaring
6. Een onjuist beeld corrigeren

7. Beroep op de ervaring van de lezer

(O D T=Y 0] o TP

8. Denken als hogere ervaring
9. Denken en Bewustzijn

10. Innerlijke aard van het denken

D. WetenSChap ....oooo i i e e e

11. Denken en waarnemen
12. Intellect en rede
13. Het kennen

14. Basis van de dingen en het kennen

E. Natuurwetenschap......cceeeeeie e

15. Anorganische natuur

16. Organische natuur

F. GeesteswetensChappPen ... eeeeeiicccee e

17. Geest en natuur
18. Psychologie
19. Vrijheid

20. Optimisme en pessimisme

T o Al o Y=Y LU 1 SO

21. Wetenschap en kunst

Over steineriNeSSENTIC. NI ... e e eens



A. Vragen vooraf

1. Uitgangspunt

Men kan zich geen scherpere tegenstelling voorstellen dan tussen de leer van Hegel
en Schopenhauer. Maar deze twee mannen hebben zowel een onbegrensde eerbied
gemeen voor Goethe als ook het geloof dat hij hun wereldbeeld respecteerde. Deze
verwijzing naar Goethe is ook te vinden bij meer recente wetenschappelijke
theorieén. De reden voor dit fenomeen ligt in het feit, dat men naar een uiterlijke
overeenkomst met het eigen standpunt op zoek gaat, met details, die uit de
volmaaktheid van Goethe's denken worden geisoleerd en daardoor hun betekenis
verliezen.

Wie zich in het geheel van Goethe's persoonlijkheid wil verdiepen moet zijn
vertrekpunt bij Goethe nemen en hem niet benaderen met een al vastgeroeste blik.
Dan is het mogelijk een Goetheaanse wetenschapsfilosofie te presenteren.

Er zijn mensen wier intellect vooral in staat is om puur mechanische afhankelijkheden
en effecten te denken; ze verbeelden het hele universum als een mechanisme.
Anderen hebben de drang om overal het mysterieuze mystieke element in de
buitenwereld waar te nemen; zij worden aanhangers van de mystiek. Er ontstaat een
fout als een dergelijke manier van denken, die voor één categorie objecten geldt,
universeel wordt verklaard.

Goethe stemt zijn manier van kijken af op de dingen van de buitenwereld en dwingt
die niet in een bepaalde richting.

2. Goethes wetenschap, Schillers methode

Goethe's blik is gericht op de natuur en op het leven, en zijn manier van kijken zal het
voorwerp (de inhoud) zijn van onze discussie; Schiller's blik is gericht op Goethe’s
geest. Zijn manier van kijken naar de dingen daarbij zal het ideaal zijn voor onze
methode.

De filosofie zal pas weer een rol spelen in het culturele leven als ze zich verdiept in de
wetenschappelijke opvatting van Goethe en Schiller, in plaats van terug te grijpen op
Kant.

3. Taak van onze wetenschap

Elke wetenschap heeft haar eigen gebied waar zij zoekt naar de onderlinge verbanden
van fenomenen. Maar er blijft een polariteit bestaan tussen de wereld van de ideeén
die door de wetenschap wordt ontwikkeld en de objecten die eraan ten grondslag

liggen.



Het doel van de volgende discussie is om het onderlinge verband dat hier een rol
speelt te verduidelijken.

B. Ervaring

4. Het begrip ervaring

We doordringen met organiserend intellect de eindeloze veelzijdigheid van vormen,
krachten, kleuren, geluiden, etc., die voor ons verschijnt. Wat uit zo'n vragen en
zoeken voortkomt, heeft al een dubbele oorsprong: ervaring en denken.

Pure ervaring is de vorm van de werkelijkheid waarin die aan ons verschijnt als we
haar tegemoet treden met volledige uitsluiting van wat we daar zelf aan toevoegen.
Onze innerlijke staat verschijnt daarbij ook aan de horizon van ons bewustzijn. En ook
het denken zelf verschijnt ons in eerste instantie als een onderdeel van ervaring.

We gaan de confrontatie aan met deze pure ervaring en zoeken daarin het element
dat licht werpt op zichzelf en op de rest van de werkelijkheid.

5. Inhoud van de ervaring
De wereld van de pure ervaring is een veelzijdigheid van dingen van gelijke waarde.

Pas wanneer de vonk van het denken in deze wereld oplicht, lijkt het ene ding zich
meer of minder te onderscheiden van het andere. Een oneindig aantal niet-verwante
details is wat pure ervaring ons biedt.

In dit stadium van ons weten zijn het niet alleen de dingen van de buitenwereld en de
processen van de innerlijke wereld die daar staan zonder onderlinge verbondenheid.
Onze eigen persoonlijkheid is ook een geisoleerde entiteit ten opzichte van de rest
van de wereld. We treffen onszelf aan als een van de ontelbare waarnemingen,
zonder verbinding met de objecten die ons omringen.

Na de activering van ons denken verschijnt elk afzonderlijk ding van dit totaalbeeld
reeds met de betekenis die het heeft voor de hele werkelijkheid en niet meer
uitsluitend op de manier waarop onze zintuigen het overbrengen. Het verschijnt dan
met kenmerken die er totaal aan ontbreken tijdens de ervaring alleen.

6. Een onjuist beeld corrigeren

Sinds Kant bestaat een bijna axiomatische opvatting die de hele wereld van
fenomenen bestempelt tot een mentaal beeld binnen ons individuele bewustzijn. Op
basis van deze vooronderstelling stelt men dan verdere beweringen op over de aard
van onze kennisverwerving. Deze karakterisering is al door het denken bepaald en



heeft daarom absoluut niets te maken met de oorspronkelijke verschijning van de
wereld.

Het onderzoek naar de relatie tussen denken en ervaring, als de twee factoren van
het verwerven van kennis, moet daarom aan deze karakterisering voorafgaan.

7. Beroep op de ervaring van de lezer
We typeren ervaring als precies datgene waar ons denken helemaal geen rol in speelt.

De fundamentele fout van veel wetenschappelijke inspanningen, bestaat uit het feit
dat ze geloven dat ze pure ervaring presenteren, terwijl ze in feite alleen maar de
begrippen er weer uithalen, die ze er zelf in hebben gelegd.

Ligt in de geisoleerdheid waarin de dingen in de pure ervaring verschijnen een
wezenlijke eigenschap van de werkelijkheid besloten? Als dat zo zou zijn, had het geen
zin naar de onderlinge samenhang te zoeken.

De situatie zou er heel anders uitzien als we in de pure ervaring alleen te maken
zouden hebben met een onbelangrijk uiterlijke aspect van de werkelijkheid. We
zouden dan de verschijning ervan voor de zintuigen moeten overwinnen om daar een
hogere vorm uit te ontwikkelen.

Het antwoord op dit vraagstuk wordt gegeven in de volgende onderzoekingen.

C. Denken

8. Denken als hogere ervaring

Als ik bijvoorbeeld de gedachte 'oorzaak' vat, dan leidt die me vanuit haar eigen
inhoud naar de gedachte 'gevolg'. Wetmatige onderlinge verbondenheid, is al in het
denken aanwezig in zijn allereerste verschijning.

Een kenniswetenschap volgens het wereldbeeld van Goethe legt de nadruk op het feit
dat zij absoluut trouw blijfft aan het beginsel van de ervaring. Om een
kenniswetenschap te funderen op het principe van ervaring hoeven we alleen maar
het hierboven beschreven element van het denken op te pakken, dat in de ervaring
te vinden is.

De gedachte-inhoud van de wereld verschijnt enerzijds als een activiteit van ons
bewustzijn, anderzijds verschijnt ze als een zichzelf bepalende wetmatigheid.

Omdat we zelf in deze gedachte-inhoud staan, omdat we die doordringen in al zijn
onderdelen, zijn we in staat om de meest essentiéle aard ervan te kennen.



Wat verschijnt voor de zintuigen geeft ons geen uitsluitsel over haar eigen essentiéle
wezen. Denken geeft ons uitsluitsel zowel over zichzelf als over het essentiéle wezen
van de zintuiglijke verschijningen.

9. Denken en Bewustzijn

We vatten de gedachte 'a' en de gedachte 'b' en geven hen de kans om een
wetmatige verbinding aan te gaan. De menselijke geest bewerkstelligt de verbinding
van gedachtenelementen alleen in overeenstemming met hun inhoud. Onze
denkwereld is dus een entiteit die volledig op zichzelf is gegrondvest. Het is niet onze
subjectieve organisatie die deze verbinding bepaalt.

We brengen de ideéle wereld actief tot uitdrukking en tegelijkertijd is dat wat we
actief in het bestaan roepen gebaseerd op eigen wetten. Het objectieve aspect van
de inhoud is het essentiéle, niet het subjectieve aspect van de manier waarop wij het
laten ontstaan.

Men moet de gebruikelijke opvatting opgeven dat er evenveel denkwerelden zijn als
mensen. In plaats van deze opvatting nemen we de volgende opvatting in
overweging: Er is absoluut maar één gedachte-inhoud. Ons individuele denken is niets
anders dan onze individuele persoonlijkheid, die zich een weg baant naar het
gedachtencentrum van de wereld.

10. Innerlijke aard van het denken

Goethe neemt de objecten zoals ze zijn en probeert door te dringen in hun natuur.
Vervolgens schept hij de voorwaarden waaronder de objecten met elkaar in
wisselwerking kunnen treden en wacht hij af wat daaruit voortkomt. Goethe tracht
de natuur de gelegenheid te geven haar wetmatigheid zelf naar voren te brengen.

Hoe manifesteert ons denken zich voor ons wanneer we daar op zich naar kijken? Het
is een veelheid van gedachten die op de meest uiteenlopende manieren met elkaar
verweven en organisch met elkaar verbonden zijn. Maar als we deze veelheid van alle
kanten voldoende hebben doordrongen, vormt deze veelheid eenvoudigweg weer
een eenheid.

Zonder de buitenwereld, zo beweren velen, zijn onze begrippen slechts lege schema's
zonder enige inhoud. Het begrip is voor hen iets dat aan de objectieve wereld wordt
toegevoegd. Indien deze zienswijze gerechtvaardigd zou zijn, dan zou één van de
volgende drie vooronderstellingen moeten kloppen.

1. De wereld van de begrippen reproduceert slechts de gehele inhoud van deze
wereld in een andere vorm.



Als dat het geval zou zijn, zou je de noodzaak om je boven de zintuiglijke wereld te
verheffen echt niet kunnen inzien.

2. De wereld van de begrippen neemt als inhoud slechts een deel op van "wat zich
aan de zintuigen voordoet".

Maar om te herkennen welke eigenschappen van een ding essentieel zijn, moet er al
een bepaalde norm zijn die het mogelijk maakt om het essentiéle te onderscheiden
van het onbelangrijke. Deze norm moet dan de eigen inhoud van het denken zijn.

3. Het begrip zou in feite de bemiddelaar kunnen zijn voor het vatten van entiteiten
die niet zintuiglijk waarneembaar zijn maar die toch een zelfstandige aard hebben.

Deze opvatting spreekt in ieder geval niet tegen het feit dat de wereld van de
begrippen inhoud heeft.

Hiermee is duidelijk dat het denken vol inhoud is en dat de inhoud niet samenvalt met
die van enige ander verschijnsel.

D. Wetenschap

11. Denken en waarnemen

Als we de stelling nemen: de aarde trekt alle voorwerpen aan, dan merken we meteen
dat deze gedachte de mogelijkheid openlaat om in de zintuiglijke waarneming vervuld
te worden op de meest uiteenlopende manieren. Psychologisch komt dat element op
de eerste plaats, wat in feite het afgeleide is.

In alle cognitieve behandeling van de werkelijkheid benaderen we de concrete
waarneming. In ons laat de drang zich voelen om het essentiéle wezen van de
waarneming te onderzoeken. Deze drang is niets anders dan een begrip dat zich uit
de duisternis van ons bewustzijn werkt. We herkennen het begrip als datgene wat we
zochten: als het essentiéle wezen van het waargenomene.

De innerlijke eenheid van ons denken berust op oordelen die twee begrippen met
elkaar verbinden zonder dat de waarneming daarbij een rol speelt. Door een oordeel
dat een waarneming als onderwerp heeft en een begrip als predikaat wordt een
waarneming op een bepaalde plaats in mijn denksysteem ingevoegd. Door dergelijke
oordelen over de waarneming, herkent men dat een bepaald zintuiglijk
waarneembaar object, in overeenstemming met zijn wezen, samenvalt met een
bepaald begrip. In het zintuiglijke object herken ik de gedachte die ik vanuit mijn
innerlijk tevoorschijn haal.



Deze overtuiging moet in alle wetenschappen doordringen dat hun inhoud zuiver
denk-inhoud is en dat ze in geen enkel ander verband met de waarneming staan dan
dat ze in het object van waarneming een bepaalde vorm van het begrip zien.

12. Intellect en rede

Ons denken heeft een dubbele taak: begrippen creéren en de afzonderlijke begrippen
samenbrengen in één geheel. Onderscheid maken is de taak van het intellect. De rede
moet laten zien dat wat het intellect strikt gescheiden houdt eigenlijk een intrinsieke
eenheid is. De rede leidt weer terug naar de werkelijkheid.

Het begrip is de enkelvoudige gedachte zoals die door het intellect wordt begrepen
en vastgehouden. Als ik een aantal van zulke afzonderlijke gedachten op zo'n manier
in een levende stroom breng dat ze met elkaar in verbinding staan, dan leven de
creaties van het intellect slechts als onderdeel van een geheel voort. Deze
configuraties die door die rede zijn ontstaan, zullen ideeén worden genoemd.

Als we in het oordeel dat ieder lichaam gewicht heeft, het subject-begrip verbinden
met het predicaat-begrip, dan ligt daarin al een samenvoeging van twee begrippen en
dus de eenvoudigste activiteit van de rede.

Alle oordelen, voor zover de onderdelen die in het oordeel terechtkomen begrippen
zijn, zijn niets meer dan een hereniging van wat het intellect heeft gescheiden.

Alsik aan 7 + 5 denk, zie ik in feite 12 wiskundige eenheden in gedachte in twee delen.
Als ik het totaal van deze wiskundige eenheden denk op een bepaald moment, dan is
dat precies hetzelfde. En ik verwoord deze identiteit in het oordeel 7 + 5 = 12. Primair
is de grootte, dat is zo en zoveel herhalingen van de eenheid.

13. Het kennen
Als burger van de zintuiglijke wereld en van de denkwereld maakt de mens gebruik
van de wetenschap, om die twee tot een onverdeelde eenheid te verenigen.

Als de wereld alleen door zintuiglijke wezens bewoond zou worden, zou zijn
essentiéle wezen (zijn ideéle inhoud) voor altijd verborgen blijven. Opdat de wetten
die de processen van de wereld beheersen zich manifesteren, zou een wezen zowel
de zintuiglijke waarneembare vorm van de werkelijkheid als de wetmatigheid zelf
moeten waarnemen. Een dergelijk wezen moet, in zijn eigen activiteit, deze twee
factoren van de werkelijkheid verenigen.

Onze kenniswetenschap kenschetst de activiteit van het weten door haar ideéle doel
aan te geven: onvolledige ervaring tot voltooiing brengen door haar kern te onthullen.
Zij bepaalt wat die kern is: gedachte, idee. En zij demonstreert in ons hoofdstuk



"Denken en waarnemen" hoe deze onthulling plaatsvindt. Denken is het essentiéle
wezen van de wereld. Het individuele menselijke denken is de manifestatie van dit
essentiéle wezen.

Als men zich volledig realiseert dat we niet over ons bewustzijn heen kunnen springen
zonder in het niet-zijn te belanden, maar tegelijkertijd niet inziet dat het essentiéle
wezen van de dingen in ons bewustzijn moet worden aangetroffen - in de waarneming
van ideeén - dan ontstaan er verkeerde opvattingen die spreken over een grens aan
onze kennis.

Denken is in staat om de wereld te bepalen. Elke andere factor (kracht, wil, enz.) blijkt
niets meer te zijn dan een abstractie van de waarnemingswereld die wacht op uitleg
door het denken.

14. Basis van de dingen en het kennen

Als het denken een oordeel vormt, dan is het juist de inhoud van de wereldgrond zelf
- die in het denken is gestroomd - die verbonden wordt. We hebben direct inzicht in
de feitelijke gronden, niet alleen in de formele gronden, waarom een oordeel tot
stand komt.

Het essentiéle wezen van een ding komt pas aan het licht wanneer het ding in relatie
wordt gebracht met de mens. Pas in de mens verschijnt van alles het wezenlijke. We
moeten de wereld door middel van onze eigen subjectiviteit beschouwen om tot het
wezenlijke te komen. De wereld is ons niet alleen gegeven zoals zij aan ons verschijnt,
maar zij verschijnt ons ook - voor de denkende beschouwing - zoals zij werkelijk is.

E. Natuurwetenschap

15. Anorganische natuur
Het systeem van processen waar het ene feit altijd het resultaat is van andere
vergelijkbare feiten wordt anorganische natuur genoemd.

De ondoorzichtigheid en onduidelijkheid van een fenomeen in de zintuiglijke wereld
kan overwonnen worden als we met totale nauwkeurigheid zien, dat het fenomeen
het resultaat is van een bepaalde constellatie van feiten. Onze geest groepeert
daarom de feiten van de anorganische wereld zodanig, dat hij een gebeurtenis of een
verband ziet als het gevolg van de onderlinge relaties van de feiten. Op deze manier
reduceert de geest van de mens alle fenomenen van anorganische aard tot het soort
fenomenen waarin het effect noodzakelijkerwijs voortkomt uit wat het effect



10

teweegbrengt. Een dergelijk fenomeen wordt een oerfenomeen genoemd. Het is
identiek aan een natuurwet.

Het oerfenomeen presenteert zich puur in gedachten. Maar men kan ook kunstmatig
de nodige voorwaarden scheppen. Dit gebeurt in wetenschappelijke experimenten.
Men produceert een fenomeen met verschillende modificaties. Een constante blijkt
dan door al deze modificaties heen te lopen. Dat is het oerfenomeen.

De kiem van de visie die we hier hebben ontwikkeld, is te vinden in Goethe's
correspondentie met Schiller. Zij noemen deze methode rationeel empirisme, omdat
het als inhoud voor de wetenschap niets anders neemt dan objectieve processen;
deze objectieve processen worden echter bijeengehouden door een web van
begrippen (wetten) die onze geest erin ontdekt.

Wetenschappelijke bevrediging over een opvatting komt pas tot ons als deze
opvatting ons naar een op zichzelf staand geheel leidt. Elke gebeurtenis in de
anorganische wereld verwijst echter naar een andere die er van afhankelijk is. Om
een geheel van anorganische aard te hebben moeten we ernaar streven om de
totaliteit van het anorganische als één systeem te begrijpen. De kosmos is zo'n
systeem.

16. Organische natuur

De methode van de fysica is slechts één specifiek geval van een algemene
wetenschappelijke manier van onderzoek, waarbij rekening wordt gehouden met de
aard van de betreffende objecten en het gebied dat deze wetenschap beschrijft.

In de wetenschap van de levende natuur kunnen we stellen, dat onder invloed van
bepaalde omstandigheden een soort zich zodanig moest ontwikkelen, dat het ene of
het andere orgaan op een bepaalde manier ontstond. Wat er als inhoud echter is, het
specifiek organische, kan niet aan de uiterlijke omstandigheden worden ontleend.

We moeten ons denken vooral op de vraag richten: Waaruit leiden we dan de inhoud
af van dat algemene "iets" waarvan we de individuele organische entiteit als een
gespecialiseerd geval beschouwen? Deze specifieke vorm is immers iets op zich. lets
dat zich niet passief laat bepalen door uiterlijke omstandigheden, maar zichzelf actief,
uit zichzelf, bepaalt onder invloed van uiterlijke omstandigheden.

De basale factor is een algemeen beeld van het organisme, dat in zichzelf alle
bijzondere vormen van organismen omvat. Laten we, in navolging van Goethe, dit
algemene organisme het type noemen. Dit type is in geen enkel organisme in al zijn
volledigheid ontwikkeld. Alleen ons denken, overeenkomstig de rede, is in staat om
het te vatten, door het als algemeen beeld uit de fenomenen op te bouwen. We



moeten het type vasthouden en dan met dit type reizen door het grote rijk van alle
verschillende uitdrukkingsvormen daarvan. Dan wordt dit rijk voor ons begrijpelijk.

Het type speelt dezelfde rol in de organische wereld als de natuurwet in het
anorganische. Het type stelt ons in staat om het individuele organisme te beschouwen
als een bepaalde vorm van de oervorm.

In de anorganische natuur ontmoeten het feit en de wet elkaar als twee afzonderlijke
factoren. Geen ander geestelijk werk is nodig dan dat we ons bewust worden van een
feit en dat we daar de wet bij betrekken die van toepassing is.

In het geval van een levend wezen en zijn verschijningsvormen moeten we de
individuele vorm, die zich aan ons voordoet, ontwikkelen uit het type, dat we moeten
hebben begrepen. Dat is een geestelijk proces van een wezenlijk andere aard. Een
wet regelt het fenomeen als iets dat er boven staat. Het type stroomt in het
individuele levende wezen; het identificeert zichzelf ermee.

De methode van mechanica is er om dingen te bewijzen: Onder deze omstandigheden
doet zich een verschijnsel voor; de omstandigheden zijn er, dus het verschijnsel moet
zich voordoen. Deze methode is wetenschappelijk, omdat ze een fenomeen met een
begrip volledig doordringt, omdat door deze methode waarnemen en denken
samenvallen.

In de wetenschappen van de organische natuur moet de methode van ontwikkeling
in de plaats komen van de bewijzende methode. Hierbij wordt vastgesteld dat zich
onder bepaalde uiterlijke omstandigheden een bepaalde vorm zich uit het type heeft
ontwikkeld. Dit is het onmetelijke verschil tussen de anorganische en de organische
wetenschap.

Inhoud en vorm zijn in het type nauw met elkaar verbonden. Daarom bepaalt het type
een verschijnsel niet louter formeel zoals een natuurwet dat doet, maar doordringt
het het verschijnsel levendig, van binnenuit, als zijn eigen inhoud. Onze geest krijgt
de opgave naast het ontwikkelen van de vorm tegelijkertijd ook productief deel te
nemen aan het ontwikkelen van de inhoud. Het soort denken waarin de inhoud in
direct verband staat met de vorm is altijd "intuitief" denken genoemd.

Het type kan geen bewijsmiddel bieden, maar kan slechts de mogelijkheid bieden om
elke vorm uit haar te ontwikkelen. Onze geest moet de inhoud samen met de vorm
produceren. Het moet een activiteit op zich nemen die de zintuigen uitvoeren in de
anorganische wetenschap en die we aanschouwen noemen. Ons beoordelings-
vermogen moet een denkend aanschouwen en een aanschouwend denken zijn.

11



12

Net zoals in de organische natuur het type de plaats in neemt van de natuurwet van
de anorganische natuur (oerfenomeen), zo neemt de intuitie (aanschouwend
oordeelsvermogen) de plaats in van het bewijzende (reflecterende) oordeels-
vermogen.

Het denken is een samengaan met het wezen van de werkelijkheid. Met intuitie wordt
ons geen waarheid van buitenaf opgelegd, omdat er zo geen binnen en buiten is. Voor
ons is intuitie een direct binnenin-zijn, een doordringing in de waarheid die ons alles
geeft wat er Gberhaupt bij hoort. Het verkregen inzicht op het pad van intuitie is net
zo wetenschappelijk als het bewezen inzicht.

Elk organisme is de ontwikkeling van het type tot een bepaalde vorm. Elk organisme
is een individualiteit die zichzelf bestuurt en bepaalt vanuit een centrum. Het
organisme is een in zichzelf gesloten geheel. In de anorganische natuur is dat alleen
het geval bij de kosmos.

F. Geesteswetenschappen

17. Geest en natuur

De mens moet niet, zoals een wezen van anorganische aard, op een ander wezen
inwerken volgens uiterlijke normen; hij moet ook niet slechts de individuele vorm van
een algemeen type zijn; hij moet zichzelf het doel van zijn activiteit stellen. Hier
krijgen de geesteswetenschappen hun taak.

Het is inherent aan het wezen van onze vrijheid dat wetmatigheid en activiteit
samenvallen: het resultaat regelt zichzelf. De geesteswetenschappen zijn daarom bij
uitstek vrijheidswetenschappen. Het idee van de individualiteit als zodanig moet het
idee zijn dat hen beheerst.

De menselijke geest neemt slechts die plaats in de algemeenheid van de wereld in,
die hij zichzelf als individuele geest geeft. Het gaat hier niet om een idee zoals dat zich
in algemene vorm presenteert (zoals bij het type), maar om het idee zoals dat in het
individu ontstaat. Het gaat om de individualiteit die in zichzelf zijn eigen bepalende
elementen vindt.

In de natuur wordt het bijzondere bepaald door het algemene; met het idee van de
mensheid wordt het algemene bepaald door het bijzondere.

18. Psychologie
De psychologische methode is het binnendringen van de menselijke geest in zijn eigen
activiteit. Zelfbewustzijn is hier dus de methode. We onttrekken de individuele geest



aan zijn toevallige beperkingen en proberen onszelf te verheffen tot de beschouwing
van het menselijke individu als zodanig. Men moet de aard van de menselijke geest
als actieve entiteit bestuderen. Men moet de menselijke geest scheiden van zijn
verschillende uitdrukkingen en terugkeren naar deze geest als de producent ervan.

Maar wat er leeft en zich manifesteert in de mens is ook de natie waartoe hij behoort.
Het gaat erom dat hij een zodanige plaats in zijn volk inneemt dat hij de kracht van
zijn individualiteit ten volle tot uitdrukking kan brengen. Het mag niet aan het toeval
worden overgelaten of hij deze plaats vindt of niet. De grondwet die een volk zichzelf
geeft, is niets anders dan zijn individuele karakter dat in een bepaalde vorm wordt
gegoten door middel van wetten. De methode van de volkenkunde is het vatten van
de individualiteit van een volk op een zinvolle manier.

19. Vrijheid

De doelen, bedoelingen, idealen, etc. van de mens zullen hetzelfde karakter hebben
als de rest van zijn denkwereld. Dogmatische wetenschap als principe voor het gedrag
leidt tot morele geboden.

Onze kenniswetenschap herkent als een basis voor waarheden de gedachte-inhoud
die daarin besloten ligt. Wanneer een moreel ideaal tot stand komt, is het de
innerlijke kracht die als inhoud in dit ideaal ligt die ons handelen stuurt. De wil van de
mens is soeverein. De mens is zijn eigen wetgever. Wanneer een mens moreel
handelt, is dat voor ons niet de vervulling van een plicht, maar eerder de manifestatie
van zijn volkomen vrije aard.

Daarom moet de geschiedenis, die per slot van rekening over de mens gaat, volledig
gebaseerd zijn op de aard van de mens. Haar wil, haar neigingen moeten worden
begrepen.

De methoden van psychologie, volkenkunde en geschiedenis zijn gebaseerd op direct
begrip van de ideéle werkelijkheid. Het object van hun studie is het idee, het
spirituele, net zoals de natuurwet het object was van de anorganische wetenschap,
en het type van de organische wetenschap.

20. Optimisme en pessimisme
In het denken volbrengt de mens het meest volmaakte wereld-proces. Alleen zoals hij
de dingen belicht, zo zijn ze echt.

De mens heeft in zichzelf de basis, het doel en de kern van zijn bestaan. De uiterlijke
wereld is op zichzelf niet goed of slecht; zij wordt eerst zo door de mens.

13



14

G. Tot besluit

21. Wetenschap en kunst
Met zowel het kennen als met de artistieke activiteit verheft de mens zich tot
producent van de werkelijkheid.

In de wetenschap manifesteert de natuur zich op een puur ideéle manier als "dat wat
alles omvat"; in de kunst verschijnt een object van de buitenwereld dat dit alles
omvattende uitbeeldt. Wat in de wetenschap als idee verschijnt, is in de kunst het
beeld. De wetenschap leest de wetmatigheid uit de natuur af; de kunst voegt deze
wetmatigheid in in haar materiaal.

Het overstijgen van het zintuiglijk waarneembare is het doel van kunst en
wetenschap. De wetenschap overwint het zintuiglijke door het geheel op te laten
gaan in de geest; de kunst doet dat door in het zintuiglijke de geest in te voegen.



Over steinerinessentie.nl

Op de website steinerinessentie.nl kunt u beknopte samenvattingen van de werken
van Rudolf Steiner lezen. Onder andere:

Waarnemen en denken (ga 2),

Theosofie (ga 9),

De landbouwcursus (ga 327),

Geest, natuur, leven - Lezing van 1 maart 1913.

Het doel van dit project is om het werk van Steiner toegankelijker te maken door
korte samenvattingen te schrijven en de essentie van elk boek of hoofdstuk als een
actie te presenteren: wat vraagt Steiner ons hier te doen?

Contact:
Luc Ambagts, Van Duijvenvoordestraat 2, NL 4835 CB Breda
Telefoon: 06 48017828

15



