
 

 

 

 

 
 

Lichaam, ziel en geest. 

Hoe werk ik daarmee? 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
steinerinessentie 

  



 

2 - steinerinessentie 

Ten geleide 
In deze reader staat het boek Theosofie samengevat weergegeven. De Duitse 

uitgave uit 1922 vormde daarvoor het uitgangspunt. Zoveel mogelijk zijn de 

bewoordingen uit het boek zelf gebruikt.  

Tussendoor staan gebeurtenissen, citaten en verhalen die vanuit verschillend 

perspectief een licht kunnen werpen op de inhoud van het boek. 

Deze reader is een uitgave in het kader van het project steinerinessentie, 

antroposofie ontmoeten, begrijpen, doen, voor de cursus Lichaam, ziel en geest. 

Hoe werk ik daarmee? 

 

Luc Ambagts, april 2018 

  



 

Theosofie - 3 

Inhoud 
Uit het voorwoord 5 

Inleiding 6 

Het wezen van de mens 7 

I.    Het lichaam 8 

II.   De ziel 8 

III.  De geest 8 

IV.  Lichaam, ziel en geest 9 

Reïncarnatie en levenslot 16 

De drie werelden 20 

I.    De Zielenwereld 20 

II.   De Ziel in de Zielenwereld na de dood 22 

III.  Het Geestenrijk 25 

IV.  De Geest in het geestenrijk na de dood 26 

V.   De fysieke wereld en zijn verbinding 

      met de zielenwereld en het geestenrijk 28 

VI.  De gedachtenvormen en de menselijke aura 30 

Het pad van kennis 33 

Verder lezen 36 

 

  



 

4 - steinerinessentie 

  



 

Theosofie - 5 

Theosofie  

Uit het voorwoord 

Dit boek is bedoeld om onderdelen van de bovenzinnelijke wereld te 

beschrijven. Degenen die alleen het zintuiglijke willen accepteren, zullen deze 

beschrijving als een fantasie zonder betekenis beschouwen. Maar degenen die 

de wegen willen vinden die uit de zintuiglijke wereld leiden, zullen al snel 

begrijpen dat het menselijk leven alleen waarde en betekenis krijgt door inzicht 

in deze andere wereld. 

In zeker opzicht zal de lezer elke 

pagina en zelfs afzonderlijke zinnen 

moeten doorwerken. Waarheden 

moeten ervaren worden. Gees-

teswetenschap heeft alleen op die 

manier waarde. 

Door de basiswaarheden te geven 

uit het hele gebied van de 

geesteswetenschappen wordt 

duidelijk welke vragen er verder 

gesteld kunnen worden. Bewust-

wording van het bovenzinnelijke is 

niet alleen iets voor de theoretische 

behoefte, maar ook voor een ware 

levenspraktijk. 

De auteur van dit boek weet dat er 

niets in staat dat niet herkend kan 

worden door iedereen die als basis 

de huidige natuurkundige kennis 

neemt. Hij weet dat het mogelijk is 

om aan alle eisen van weten-

schappelijkheid te voldoen. Juist 

daardoor kan men de beschrijving 

die hier van de bovenzinnelijke 

wereld gegeven wordt, in zichzelf 

gegrondvest vinden. 

  

Wetenschap 

Jan Diek van Mansvelt, emeritus 

hoogleraar alternatieve landbouw, 

vat zijn wetenschappelijke basis-

principes samen in twee vragen: “Wat 

vindt dat wat ik onderzoek zelf van 

wat ik over het onderzochte denk? 

Wat vindt bijvoorbeeld die koe 

daarvan, wat ik allemaal over haar 

beweer?” Zijn tweede vraag is: “Hoe 

vertel ik dat zo aan mijn buurman dat 

hij het ook begrijpt?” 

Steiner wijst er herhaaldelijk op dat 

voor geesteswetenschappelijk onder-

zoek dezelfde nauwgezette, op het 

denken gebaseerde werkhouding 

nodig is als in de natuurwetenschap. 

De werkwijze is verschillend. Geestes-

wetenschap onderzoekt innerlijke 

ervaringen, de natuurwetenschap 

onderzoekt uiterlijke gebeurtenissen. 

Tegenwoordig is kennistheorie naar 

de achtergrond verdwenen. Het her-

haalbare experiment dat een theorie 

bevestigt is basis voor wetenschap-

pelijke overtuigingen geworden. 



 

6 - steinerinessentie 

Inleiding 

Hogere kennis wordt voorafgegaan door de ontwikkeling van menselijke 

vermogens. Wat vóór zo’n ontwikkeling buiten de grenzen van het menselijk 

kennen ligt, dat ligt na het ontwaken van deze vermogens - die in ieder mens 

sluimeren - beslist daarbinnen. 

Men heeft bepaalde vaardigheden 

nodig om deze kennis te vinden. 

Eenmaal gevonden, zijn medede-

lingen over die kennis door ieder 

mens te begrijpen. Om leraar te zijn 

in deze hogere gebieden van het 

bestaan, is echter ook wetenschap 

nodig, net als op het gebied van de 

gewone werkelijkheid. 

Om in de volle zin van het woord 

mens te zijn, is het nodig het wezen 

en de bestemming van de mens te 

kennen, zoals die blijkt uit de kennis 

van het bovenzinnelijke. 

De auteur van dit boek, wil alleen 

dat naar voren brengen wat voor 

hem in dezelfde zin een feit is, als de 

ervaringen in de buitenwereld voor 

ogen en oren en het gewone 

verstand. 

Men benadert de dingen van de 

bovenzinnelijke wereld op de juiste 

manier, als men ervan uitgaat, dat 

gezond denken en ervaren in staat 

zijn alles te begrijpen wat vanuit die 

hogere werelden als ware kennis kan 

stromen. Met dit begrip legt men de 

stevige basis, om ook zelf een 

belangrijke stap te zetten in de 

richting van het eigen schouwen. 

Kant 

Immanuel Kant (1724-1804) heeft op 

een grondige manier beargumenteerd 

waarom kennis van het wezen van de 

dingen buiten het bereik van de mens 

ligt. De basis voor zijn redenering is de 

scheiding van subject en object. Je 

vormt als “buitenstaander” op basis 

van onvolkomen waarnemingen 

begrip van de werkelijkheid. 

Steiner laat in zijn filosofisch werk zien 

dat de scheiding tussen subject en 

object een gevolg is van een 

onvolledige waarneming van het 

denken. Zowel de waargenomen 

wereld, als de begrippen die daarbij 

horen, nemen we waar. De eerste door 

onze zintuigen, de tweede door ons 

denken. “Zowel de kleur van de roos, 

als het begrip dat ik me van haar vorm 

horen bij haar.” Beiden zijn vormen 

van hoe het wezen dat ik tegenover me 

heb zich aan mij openbaart.  

Het werk van Kant werkt nog steeds 

ver door in de gangbare wetenschaps-

opvattingen. “Hoewel de fout in de 

redenering gemakkelijk aan te tonen 

is,” aldus Steiner. 

Meer hierover is te lezen in de Filosofie 

der Vrijheid. 



 

Theosofie - 7 

Het wezen van de mens 

De mens kan zijn aandacht vestigen 

op drie gebieden. Het eerste omvat 

de objecten waarvan voortdurend 

door de poorten van de zintuigen 

ervaring binnenkomt. Die kan hij 

voelen, ruiken, proeven, horen en 

zien. Het tweede gebied bestaat uit 

de indrukken die deze ervaringen op 

hem maken. Die worden geken-

merkt door plezier of onvrede, 

verlangen of afkeer. En het derde 

gebied is de kennis die hij verwerft 

over de objecten zelf. De wereld 

verschijnt aan de mensen op deze 

drievoudige manier. In die zin 

bestaat de mens uit lichaam, ziel en 

geest. 

Door zijn lichaam is de mens 

verwant aan de dingen die zich van 

buitenaf aan zijn zintuigen presen-

teren. Met zijn zintuigen kan hij ook 

zijn eigen fysieke bestaan waar-

nemen. 

Plezier en ongenoegen, vreugde en 

pijn kan noch ik, noch iemand 

anders, met fysieke zintuigen 

waarnemen. De ziel draagt de mens 

als zijn eigen wereld in zichzelf. Door 

de geest wordt de buitenwereld 

hem echter op een hogere manier 

duidelijk. De mens kijkt naar de 

sterrenhemel: de vreugde die zijn 

ziel ervaart, behoort hem toe; de 

eeuwige wetten van de sterren, die 

hij met zijn verstand, geestelijk 

omvat, behoren niet hem toe, maar 

de sterren zelf. 

Onderscheid maken 

Op het concilie van Constantinopel in 

869 heeft de kerk het onderscheid 

tussen ziel en geest veroordeeld als 

ketters. Vanaf dat besluit mocht alleen 

nog over de ziel gesproken worden. 

In de huidige materialistische opvat-

tingen dreigt ook het begrip van de 

ziel te verdwijnen. Menselijk gedrag 

verklaren we uit erfelijkheid en hormo-

nale processen. 

Het lichaam blijft uiteindelijk nog over, 

maar degradeert tot een mechanisch-

chemisch geheel. 

Steiner geeft opnieuw inhoud aan de 

begrippen lichaam, ziel en geest en 

brengt ze in onze levende realiteit. 

Zowel het lichaam, de ziel als de geest 

blijken uit verschillende geledingen te 

bestaan. Die geledingen kunnen we in 

onze eigen ervaring herkennen. 

Cruciaal is het onderscheid tussen 

lichamelijke zintuigwerking en 

zielsmatige gewaarwording. Was het 

oog alleen een camera, dan zag ik het 

beeld binnenin het oog zelf. Geleiden 

de zenuwen het beeld naar de 

hersenen, dan zou ik het beeld binnen 

in mijn hoofd moeten zien. Maar ik zie 

het in de buitenwereld. 

De indrukken van mijn lichamelijke 

zintuigen worden in mijn ziel tot 

gewaarwordingen, die ik door er over 

na te denken leer begrijpen in relatie 

met de wereld om mij heen.  



 

8 - steinerinessentie 

I. Het lichaam 

Net als de mineralen bouwt de mens 

zijn lichaam op uit de stoffen van de 

natuur; als de planten groeit en 

reproduceert hij zich; als de dieren 

neemt hij de voorwerpen om hem 

heen waar en ervaart hij innerlijke 

belevenissen. 

De mens onderscheidt zich van de 

overige natuur door de ont-

wikkeling van zijn hersenen en 

vermogen tot kennisverwerving. 

Daardoor vormt hij naast de 

mineralen, planten en dieren nog 

een rijk op zichzelf. 

II. De ziel 

De ziel is de eigen innerlijke wereld. Die onderscheidt zich van de 

lichamelijkheid. Elke zintuigindruk maakt deel uit van die innerlijke wereld 

(denken). 

Aan die gewaarwording koppelt zich het gevoel waarmee de mens een tweede 

wereld voor zichzelf creëert naast de zintuiglijke (voelen). 

Door de wil werkt de mens weer van zich uit op de buitenwereld in (willen). 

III. De geest 

De mens weet dat hij zijn taak als mens alleen waardig vervult als hij zich laat 

leiden door de juiste gedachten, zowel bij het kennen als bij het handelen. 

Het zielenleven wordt door de wetten van het lichaam, door natuurlijke 

noodzakelijkheid bepaald. Door de wetten van het denken laat het zich leiden 

omdat het in vrijheid hun noodzaak erkent. Zo wordt de mens lid van een hogere 

orde dan degene tot wie hij door zijn lichaam behoort. En deze orde is de 

geestelijke orde. 

Het reflecteren op het eigen zelf, om het verschil tussen lichaam, ziel en geest 

duidelijk te maken, is een eis die gesteld moet worden aan degenen die 

helderheid wil verkrijgen over het wezen van de mens. 

  

Drieledigheid 

Sla een toon op de piano aan en je 

hoort hard of zacht geluid, met een 

specifieke toonhoogte en een eigen 

klankkleur. Hetzelfde geldt voor elk 

geluid van een muziekinstrument. 

Je kunt je op een van die drie 

kwaliteiten richten, maar de een treedt 

nooit zonder de andere twee op. 

De geest heeft de ziel nodig om zich 

met het aardse te verbinden. De ziel 

heeft het lichaam nodig om de aarde 

waar te nemen en op aarde te werken. 



 

Theosofie - 9 

IV. Lichaam, ziel en geest 

De mens kan zichzelf alleen goed begrijpen als hij de betekenis van het denken 

doorziet. 

Dezelfde stoffen en krachten die ook in het mineralenrijk aanwezig zijn, zijn in 

het menselijk lichaam terug te vinden. En wel zo, dat door de bouw van de 

hersenen het denken mogelijk wordt. Deze minerale structuur zullen we het 

fysieke lichaam noemen. 

Door voortplanting en groei onderscheidt het levende zich van het levenloze. 

Hoe een levend wezen zich ontwikkelt hangt af van de soort waartoe het 

behoort. Deze soort-vormende kracht wordt levenskracht genoemd. Zoals 

minerale krachten zichtbaar worden in kristallen, zo drukt de vormende 

levenskracht zich uit in de soorten of vormen van het planten- en dierenleven.  

De mens ziet de kleuren van de plant, hij ruikt zijn geur, maar de levenskracht 

blijft voor deze waarneming verborgen. Die is pas waarneembaar voor de mens 

als hem daarvoor het orgaan wordt geopend. Dan neemt hij in elke plant, in elk 

dier, naast de fysieke vorm ook de door leven vervulde geestgestalte waar. Deze 

geestgestalte noemen we hier het etherisch lichaam of levenslichaam. Het 

etherisch lichaam is een zelfstandig wezen, dat de fysieke stoffen en krachten 

tot leven wekt. 

 Het levenslichaam is voor de mens nog steeds iets uit de buitenwereld. Met de 

gewaarwording reageert het innerlijk zelf op de prikkels van de buitenwereld. 

Elke gewaarwording ontstaat alleen in de ziel van de ontvanger van de 

zintuiglijke indrukken. 

De activiteit waardoor de gewaar-

wording een feit wordt, verschilt 

fundamenteel van de activiteit van 

de levenskracht. Vanuit allerlei 

richtingen ontvangt men indrukken. 

Tegelijkertijd moet men zichzelf 

voorstellen als bron van de activiteit 

die de gewaarwordingen teweeg 

brengt. Deze bron van activiteit 

wordt gewaarwordingsziel ge-

noemd. Ook de wereld van de 

gewaarwordingen kan voor de mens 

een gebied van bovenzinnelijke 

waarnemingen worden. 

Gewaarwordingsziel 

Stel je een volle concertzaal voor 

waarin een groot orkest muziek ten 

gehore brengt. Langzaam zwelt het 

volume van het orkest aan. Voor het 

eerst in de muziekgeschiedenis wordt 

hier een crescendo toegepast. Het 

publiek dat dit ook voor het eerst 

beleeft, staat met het sterker worden 

van de klanken op. Als het orkest 

geleidelijk weer zachter gaat spelen 

gaat langzaam iedereen weer zitten. 

Dat is gewaarwordingsziel. 

(naar Willem Veltman) 



 

10 - steinerinessentie 

Kleursensaties zijn alleen mogelijk met een goed gebouwd oog. Zo beïnvloedt 

de lichamelijkheid – het fysiek lichaam en het etherlichaam - de ziel. De kracht 

die de grens van de gewaarwordingsziel bepaalt, komt dus voort uit het fysieke 

lichaam. Zo bestaat er tussen het fysieke lichaam en het etherische lichaam 

enerzijds en de gewaarwordingsziel nog een speciaal element van het menselijk 

lichaam, het zielenlichaam of het gewaarwordings-lichaam. 

Net als met het lichaam treedt de gewaarwordingsziel ook in wisselwerking met 

het denken, met de geest. De gewaarwordingsziel is dus anders dan het hoger 

ontwikkelde deel van de ziel, dat het denken in haar dienst stelt. Dat deel van 

de ziel kunnen we verstandsziel noemen, of gemoedsziel. 

Als kennis mij gelukkig maakt, is die vreugde belangrijk zolang ze in mij leeft; 

de waarheid heeft zijn zelfstandige betekenis, ongeacht deze vreugde. En zoals 

bij het ware, zo is het ook met het goede. Het zedelijk goede is onafhankelijk 

van neigingen en hartstochten. Zowel het zedelijk goede als de waarheid heeft 

eeuwigheidswaarde. 

Wat de ziel als waar en goed in zich draagt is onsterfelijk. De waarheid is waar, 

zelfs als alle persoonlijke gevoelens tegen haar in opstand komen. Het deel van 

de ziel waarin deze waarheid leeft moet bewustzijnsziel genoemd worden. De 

bewustzijnsziel wordt hier onderscheiden als een afzonderlijk deel van de ziel, 

naast de verstands-gemoedsziel.  

Zo zou men, net als in het lichaam, ook in de ziel drie delen moeten 

onderscheiden: de gewaarwordingsziel, de verstands-gemoedsziel en de 

bewustzijnsziel. 

Van onderaf werkt de lichamelijkheid begrenzend op de ziel. Van bovenaf werkt 

het geestelijke verruimend op haar. Want hoe meer de ziel gevuld is met het 

ware en goede, hoe uitgebreider het eeuwige in haar wordt. 

Door zijn zelfbewustzijn noemt de mens zichzelf een onafhankelijk wezen, een 

“ik”. Hij kan zijn lichaam en ziel aanduiden als de “hulsels” waarin hij leeft. In de 

loop van zijn ontwikkeling leert hij deze hulpmiddelen steeds meer te gebruiken 

als dienaar van zijn “ik”. Alleen van binnenuit, alleen door zichzelf kan de ziel 

zichzelf “ik” noemen. Door “ik” tegen zichzelf te zeggen, begint iets in de mens 

te spreken wat verschilt van de werelden waar de eerder genoemde “hulsels” uit 

zijn gehaald. 

  



 

Theosofie - 11 

Bedrijfsindividualiteit 

Een boer vertelt met enthousiaste nuchterheid over zijn koeien, de tuin, de 

zorgtak, de energiewinning met zonnepanelen en koolzaadolie, over de lage 

melkprijs en de verschillen met de buurman. De deelnemers aan de excursie - 

boeren, burgers en medewerkers van het bedrijf - gaan daarna aan het werk het 

bedrijf met een activiteit en een beroepssituatie te karakteriseren. 

Het samenbrengen van de ervaringen van de aanwezigen is heel verrassend. In 

de beroepsbeelden is een grote diversiteit: dirigent, dokter, herder, pedagoog, 

musicus. In de activiteiten komt juist een gemeenschappelijke dynamiek naar 

voren. Iets van omhullen, verzorgen, behoeden, in combinatie met ontwikkelen, 

bewegen, sturen: ‘zorgend leiden’.  

De volgende stap is: welke vraagstukken leven er op dit bedrijf en hoe zien 

mogelijke oplossingen eruit? De tuinderij zou er eigenlijk veertig klanten bij 

moeten hebben voor een goed rendement. ‘Te weinig klanten’ roept direct 

plannen voor een marketingoffensief op. Na aandringen om te proberen de 

gevonden dynamiek van de bedrijfsindividualiteit bij de tips te betrekken komt 

als tip: ‘Verzorg de bestaande klanten goed.’ Het is treffend te horen dat Fred 

Beijleveld, de tuinder, daar net zo over denkt. Het verloop van de klanten blijkt 

namelijk groot te zijn. Dus investeren in klanten vasthouden kan dan tot meer 

klanten leiden. De eerste stappen richting bestaande klanten heeft Fred al 

gezet: door middel van een enquête wil hij het aanbod beter afstemmen op de 

wensen van de klant en via de nieuwsbrief geeft hij openheid over de 

kostprijsopbouw. 

Bij deze werkwijze zet je je als bezoeker helemaal in. Je neemt waar (fysiek), 

leeft je in (ziel) en je brengt je eigen ervaring in je leven in relatie met wat je op 

deze boerderij meemaakt. De beroepsbeelden zijn beelden die je zelf hebt leren 

kennen. De activiteiten heb je zelf ergens verricht (bewustzijn/geest). 

De vraag naar een beroepsbeeld (imaginatie) en het woorden, begrippen 

zoeken voor die activiteit (inspiratie) gebruik je voor het voorbereiden van een 

nog gefantaseerde handeling. Het idee om een enquête te houden is al een 

manier om de huidige klanten meer bij de tuinderij te betrekken. Je hebt dan 

een mogelijk vorm van de toekomst voorgedacht. In het dagelijkse werk kunnen 

dan nieuwe mogelijkheden (intuïtie) opgemerkt worden. 

Hier zie je hoe je door reflectie op je werk, je bewustzijn van je werk en van 

nieuwe mogelijkheden vergroot. Een manier van werken die de nieuwe 

mogelijkheden verkent die de bewustzijnsziel ons biedt. Nieuw, ten opzichte 

van het logisch beredeneren vanuit het verstand, of impulsief vanuit je gemoed. 



 

12 - steinerinessentie 

 

De zintuiglijke fenomenen openbaren zich aan het “ik” van de ene kant, de geest 

van de andere zijde. Lichaam en ziel geven zich aan het “ik” om het te dienen. 

Het “ik” geeft zich over aan de geest om door haar vervuld te worden. 

Het “ik” doorstraalt vanuit de bewustzijnsziel de hele ziel en werkt van daaruit 

op het lichaam. De geest leeft in het “ik”, zoals het “ik” in lichaam en ziel leeft. 

De geest vormt het “ik” van binnen naar buiten toe, de minerale wereld van 

buiten naar binnen. De geest die een “ik” vormt en als “ik” leeft, wordt 

“geestzelf” genoemd. De intuïties van het geestzelf zijn openbaringen van de 



 

Theosofie - 13 

geestelijke wereld in het “ik”, zoals van de andere kant de zintuiglijke 

gewaarwordingen een openbaring van de fysieke wereld zijn. 

Net zoals de mens uit de fysieke omgeving de stoffen absorbeert en verwerkt in 

zijn fysieke lichaam, zo absorbeert hij het spirituele uit de geestelijke wereld en 

maakt het tot iets van zichzelf. Deze onafhankelijke spirituele mens wordt 

“geestmens” genoemd. De mens heeft een geestelijke huid, die de geestmens 

scheidt van de totale geestelijke wereld. De geestmens leeft in dit hulsel. Dit 

wordt opgebouwd door de kracht van het geestelijk leven, net zoals het fysieke 

lichaam wordt opgebouwd door de fysieke levenskracht. Daarom moet men, op 

dezelfde manier als men over een etherlichaam spreekt, spreken van een 

“levensgeest” in relatie tot de geestmens. 

Het geestelijke wezen van de mens is dus verdeeld in drie delen: de geest-mens, 

de levensgeest en het geestzelf. 

De menselijke aura bestaat uit twee in elkaar doordringende delen. De ene geeft 

kleur en vorm aan het fysieke bestaan van de mens, de andere aan zijn geestelijk 

wezen. Het ik geeft de scheiding tussen de twee aan. De fysieke wereld bouwt 

voor hem een lichaam op, waarin de ziel kan leven. Het “ik” laat de geest in 

zichzelf leven, die nu op zijn beurt de ziel doordringt en haar het doel in de 

geestelijke wereld geeft. 

Het lichaam bouwt zich op vanuit de fysieke wereld, zodanig dat het op het 

denkende “ik” gericht is. Het is doordrenkt met levenskracht en wordt zo het 

etherlichaam of levenslichaam. Als zodanig opent het zich naar buiten met de 

zintuigen en wordt het een zielenlichaam. Dit zielenlichaam doordringt de 

gewaarwordingsziel en wordt er een eenheid mee. De gewaarwordingsziel heeft 

ook een eigen leven, dat net zo gestimuleerd wordt door het denken aan de ene 

kant als door de gewaarwordingen aan de andere kant. Zo wordt ze 

verstandsziel. Ze kan dit doen door naar boven toe de intuïties te ontsluiten, 

zoals ze naar onderen de zintuigindrukken ontsluit. Zo wordt ze bewustzijnsziel. 

De geestmens is door het orgaan voor de intuïties verbonden met de 

bewustzijnsziel, net als het fysieke lichaam met de gewaarwordingsziel in het 

zielenlichaam. Bewustzijnsziel en geestzelf vormen een eenheid. In deze eenheid 

leeft de geestmens als een levensgeest. Zoals het fysieke lichaam zich sluit in de 

fysieke huid, zo omhult de geestmens zich in een geestelijk hulsel. 

Zielenlichaam en gewaarwordingsziel zijn een eenheid in de aardse mens; 

bewustzijnsziel en geestzelf ook. Dit resulteert in zeven delen van de aardse 

mens: 

  



 

14 - steinerinessentie 

1 het fysieke lichaam 

2 het etherlichaam 

3 het gewaarwordende zielenlichaam 

4 de verstandsziel 

5 de geest vervulde bewustzijnsziel 

6 de levensgeest 

7 de geestmens 

Het ”ik” licht in de ziel op, ontvangt de geest en wordt zo drager van de 

geestmens. Zo neemt de mens deel aan de “drie werelden”. Hij is geworteld in 

de fysieke wereld door het fysieke lichaam, het etherlichaam en zielenlichaam 

en bloeit door het geestzelf, de levensgeest en de geestmens in de geestelijke 

wereld. De stam, die aan de ene kant is geworteld en aan de andere kant bloeit, 

is de ziel zelf. 

Hoewel het “ik” van de mens oplicht in de bewustzijnsziel, doordringt hij toch 

de hele ziel. Als men dan de verstandsziel en bewustzijnsziel als de twee 

verwante hulsels van het ik opvat en deze als de kern van hen, dan kan men de 

mensen verdelen in: fysiek lichaam, etherlichaam, astraallichaam en ik. 

In het astraallichaam werken allereerst de menselijke driften, begeerten en 

hartstochten, en de zintuiglijke waarnemingen. Als het “ik” zich met het 

geestzelf doordringt, dan doorstraalt de ziel het astraallichaam met het 

geestzelf. De driften, begeerten en hartstochten worden dan verlicht door wat 

het “ik” van de geest heeft ontvangen. Het “ik” is dan meester geworden van 

zijn driften, begeerten en hartstochten. Daarmee is het astraal lichaam 

omgevormd. 

Een vergelijkbaar proces verloopt in de mens wanneer hij de levensgeest 

opneemt in zijn “ik”. Dan verandert het etherlichaam. En als het “ik” de 

geestmens opneemt, krijgt hij de sterke kracht om het fysieke lichaam ermee te 

doordringen. 

Op basis van dit alles is het ook mogelijk om de volgende structuur van de mens 

te geven: 

1 fysiek lichaam 

2 etherlichaam 

3 astraallichaam 

4 ik als kern van de ziel 

5 geestzelf als omgevormd astraallichaam 

6 levensgeest als omgevormd etherlichaam 

7 geestmens als omgevormd fysiek lichaam 



 

Theosofie - 15 

 

  



 

16 - steinerinessentie 

Reïncarnatie en levenslot 

Mijn oog ervaart de kleur van de 

roos zolang als de roos voor haar 

staat en het oog geopend is. De 

aanwezigheid van zowel het ding in 

de buitenwereld als van het zintuig-

orgaan zijn noodzakelijk opdat er 

een waarneming is. Maar wat ik in de 

geest heb herkend als waarheid over 

de roos, dat blijft, ook als de roos er 

niet is. 

De ziel wordt geplaatst tussen 

heden en duur, doordat ze het 

midden inneemt tussen lichaam en 

geest. Door het geheugen onttrekt 

ze het heden aan de verganke-

lijkheid en neemt het op in de duur 

van haar geestelijk bestaan. Ook 

geeft ze het tijdelijk voorbijgaande 

haar eigen stempel, door de acties 

die ze uitvoert. Als ik een tak van een 

boom snij, is er door mijn ziel iets 

gebeurd dat de gang van zaken in 

de buitenwereld volledig verandert. 

Door de herinnering bewaart de ziel 

het verleden; door de handelingen 

bereidt ze de toekomst voor. 

Mijn daden zijn iets blijvends, zoals 

mijn indrukken van gisteren blijvend 

zijn geworden door het geheugen. 

Zou het kunnen zijn dat de gevolgen 

van een volbrachte daad, een nei-

ging krijgen om weer naar mij terug 

te keren, net zoals een indruk die in 

het geheugen bewaard is gebleven, 

herleeft als er een aanleiding toe is? 

In de volgende overwegingen on-

derzoeken we of dit realiteit kan zijn. 

Levensopgave 

Een vriend vertelt mij over zijn 

naderend vertrek bij een bedrijf waar 

hij meerdere jaren met hart en ziel 

heeft gewerkt in een leidinggevende 

positie. Verschil in inzicht over de te 

volgen koers heeft hem doen besluiten 

zijn taak daar neer te leggen. 

“Ik wil samenwerken,” vertelt hij mij 

“maar de anderen vinden het toch 

belangrijk dat één persoon de leiding 

neemt en knopen doorhakt.” Zijn 

uitspraak verbaast me. Ik ken hem als 

iemand die pas tevreden is als de zaak 

de kant opgaat die hij noodzakelijk 

acht. Daar zit volgens mij ook zijn 

kracht: keuzes maken en daar 

verantwoordelijkheid voor nemen. 

In het gesprek gaan we op zoek hoe hij 

een omgeving zou kunnen vinden 

waar hij zijn wens samen te werken kan 

vervullen. Samenwerken ziet hij als een 

levensopgave, als iets waar deze tijd 

ook om vraagt. Hiërarchie is iets ouds 

voor hem. 

“Zoek iets waar je iemand bij nodig 

hebt wat je zelf volstrekt niet kunt,” 

suggereer ik. “Ja, dat heb ik altijd al 

gedaan,” is zijn reactie. “Voor wat ik 

zelf niet kan zoek ik mensen die dat 

dan kunnen uitvoeren.” Mijn suggestie 

past hij zo direct in bij zijn leiding-

gevende kwaliteiten. “Tot nu toe ben ik 

altijd ingegaan op wat er op mij 

afkwam,” besluit hij. “Misschien moet 

ik inderdaad nu zelf actief op zoek.” 



 

Theosofie - 17 

Door de waarneming vindt er in de ziel iets plaats waardoor de mens, door 

processen in zichzelf, weer een voorstelling kan hebben van iets waarvan hij 

eerder een voorstelling gehad heeft. De door het geheugen gecreëerde 

voorstelling is nieuw en niet de oude. 

Je herinnert je niet alle ervaringen die je in je jeugd hebt meegemaakt tijdens 

het leren lezen en schrijven. Maar je zou niet kunnen lezen en schrijven als je die 

ervaringen niet had gehad en hun vruchten niet in de vorm van vermogens 

bewaard zouden zijn gebleven. Dat is de transformatie die de geest met de 

schatten uit de herinnering volbrengt. 

De menselijke geest groeit door de verwerkte ervaringen. Men vindt de effecten 

van de ervaringen uit het verleden in de vaardigheden die de mens heeft 

verworven. 

Binnen bepaalde grenzen zijn de mensen wat hun vorm betreft hetzelfde. Er is 

slechts één menselijke soort. Alles wat in de menselijke soort gevonden wordt, 

wordt bepaald door de vererving van voorouders naar de nakomelingen. Zoals 

de fysieke gelijkenis van de mens duidelijk zichtbaar is, zo onthult zich voor de 

geestelijke blik de diversiteit van hun geestelijke gestalte. Het bestaan van de 

biografie maakt dat duidelijk. Bij een leeuw, of een duif heeft men het individu 

in alles begrepen, als men de soort heeft beschreven. Als de mens slechts een 

soortwezen zou zijn, zou er geen biografie kunnen zijn. Niet twee mensen 

hebben dezelfde geestelijke vorm. Ik heb het niet over mijnheer Jansen uit 

Nergenshuizen als ik zijn zoon of moeder beschrijf. Ik moet zijn eigen biografie 

kennen. Wie nadenkt over de essentie van de biografie, wordt zich ervan bewust 

dat in spirituele opzicht ieder mens een soort op zich is. 

Als geestelijk persoon heb ik mijn eigen vorm, omdat ik mijn eigen biografie 

heb. Ik kan dus deze vorm van niemand anders hebben dan van mezelf. En 

aangezien ik de wereld met een hele specifieke geestelijke aanleg ben 

binnengegaan, kan mijn werk aan mij niet zijn begonnen op het moment van 

mijn geboorte. Voor mijn geboorte moet ik als geestelijke mens al aanwezig 

geweest zijn. Iedereen begint zijn levenscyclus met een heel eigen aanleg, als 

een opnieuw geboren worden van juist die geestelijke mens. 

Men kan hiervoor externe bewijzen eisen, zoals men gewend is van de gewone 

wetenschap. Maar de wedergeboorte van de geestelijke mens is immers een 

proces dat geheel in het geestelijke gebied plaatsvindt. Tot dit gebied heeft 

alleen het denken toegang. Degenen die niet willen vertrouwen op de kracht 

van het denken kunnen zich geen helderheid verschaffen over hogere spirituele 

feiten. 



 

18 - steinerinessentie 

De ziel vormt de schakel tussen 

lichaam en geest. Ze verleent het 

zielenlichaam de mogelijkheid tot 

gewaarwordingen en dringt in het 

geestzelf door met de bewust-

zijnsziel. In het zielenlichaam komt 

het uiterlijke, persoonlijke karakter 

van iemand tot uitdrukking. Het is 

dus ook de drager van wat van dit 

karakter geërfd wordt van de 

ouders. Het feit dat psychische 

eigenschappen ook door vererving 

kunnen worden overgedragen, 

komt doordat het zielenlichaam 

beïnvloed kan worden door de 

gewaarwordingsziel. 

De ziel ontvangt van de geest de 

gave om in het ware en goede te 

leven, en zo de geest tot uitdrukking 

te brengen in zijn neigingen, impulsen en passies. De ervaringen gaan zelf 

voorbij. Maar hun vruchten blijven over. Het feit dat het geestzelf met de 

gebeurtenis verbonden was, maakt op het geestzelf blijvende indruk. Bij een 

nieuwe vergelijkbare ervaring zal de mens zich anders gedragen dan bij de 

eerste keer. Daarop is al het leren gebaseerd. Zo worden de geest de vruchten 

van het leven ingeprent als de begaafdheden van een persoon. Die 

begaafdheden moet men beschouwen als vruchten van ervaringen, die het 

geestzelf eerder heeft gehad. En omdat ze niet in dit leven zijn verworven, 

komen ze dus uit een eerder leven. Een door het denken geleide waarneming 

komt tot deze conclusie. Degene die dit idee verwerft door gewoon nadenken, 

die bereidt zich daarmee voor op bovenzinnelijke waarneming. 

Niet alleen de geest – door aanleg en herinnering – maar ook de daden die je 

verricht hebt, prenten de ziel haar belevenissen in. Net zo min als de mens 

‘s morgens niet opnieuw geschapen wordt, is de menselijke geest nieuw 

wanneer hij de reis van zijn aardse leven begint. Er verschijnt een fysiek lichaam 

dat zijn vorm aanneemt door de wetten van de erfelijkheid. Dit lichaam wordt 

drager van een geest die een eerder leven in een nieuwe vorm herhaalt. Tussen 

hen staat de ziel, die een eigen, op zichzelf staand leven leidt. 

  

Erfelijkheid 

Niet alleen Johann Sebastian Bach, 

maar ook zijn zonen en neven 

beschikten over muzikaal talent. 

Als erfelijkheid de belangrijkste 

oorzaak is voor genialiteit zou je grote 

muzikaliteit bij de voorouders ver-

wachten. De juiste combinatie levert 

dan een nog muzikaler iemand op. 

Maar het lijkt erop dat het genie juist 

aan het begin van een "erfelijke" reeks 

muzikale mensen staat en dus min of 

meer uit het "niets" verschijnt. 

Een speciale aanleg, zoals muzikaliteit, 

kan je uit iets anders, in een vorig 

leven, ontwikkeld hebben en als iets 

van jezelf meebrengen in je leven nu.  



 

Theosofie - 19 

De fysieke wereld die de menselijke geest binnenkomt, is voor hem geen 

vreemde omgeving. De sporen van zijn daden zijn erin afgedrukt. De menselijke 

geest zal zijn “ik” niet alleen zoeken in zijn ontwikkelingsimpulsen die van 

binnenuit komen, maar ook in wat zijn leven van buitenaf beïnvloedt. In wat 

hem “overkomt” zal hij zijn eigen “ik” herkennen. Men kan leren de ervaring van 

het lot waar te nemen in hoe een eerdere daad van de ziel de weg naar het “ik” 

vindt. Het geestzelf omringt zich in een nieuw leven noodzakelijkerwijs met 

datgene waarmee het door vorige levens verwant is. Ons leven op een nieuwe 

dag hangt af van de effecten van de daden van de vorige dag. Zo is het met de 

daden van de eerdere incarnaties. Zij zijn met je verbonden als je lot. 

Het fysieke lichaam is onderworpen aan de erfelijkheid. De menselijke geest 

moet daarentegen steeds weer incarneren; en haar wet is dat zij de vruchten van 

vorige levens meeneemt in de volgende. De ziel leeft in het heden. De 

incarnerende geest brengt zijn lot met zich mee uit zijn vorige incarnaties. Welke 

indrukken de ziel zal hebben, welke verlangens ze zal kunnen bevredigen, met 

welke vreugde en lijden ze zal opgroeien, met wie ze zal samenkomen; dit hangt 

af van hoe de daden in de voorafgaande incarnaties van deze geest waren. 

Drie dingen bepalen iemands biografie tussen geboorte en dood. En op drie 

manieren is het afhankelijk van factoren die aan de andere kant van geboorte 

en dood liggen. Het lichaam is onderworpen aan de wetten van de erfelijkheid; 

de ziel is onderworpen aan het zelf gecreëerde lot. En de geest is onderworpen 

aan de wetten van de reïncarnatie. 

 

  

Leren 

‘Leren is ervaren. Al het andere is alleen maar informatie.’ 

Albert Einstein 



 

20 - steinerinessentie 

De drie werelden 

I. De Zielenwereld 

De relatie van de mens tot de 

werkelijkheid wordt goed 

geïllustreerd in Goethes woorden: 

"Tevergeefs proberen we het 

karakter van een persoon te 

beschrijven. Stel je daarentegen een 

overzicht van zijn daden op, dan zal 

het beeld van zijn karakter ons 

daarin tegemoet komen. … we 

moeten kleur en licht allebei 

beschouwen als behorend tot de 

natuur als geheel, want de natuur 

wil zich als geheel op een 

bijzondere manier aan het oog 

openbaren. … Zo spreekt de natuur 

tot andere zintuigen, bekende en 

onbekende en miskende.” Een 

wezen is vaak zo rijk dat het zich aan 

andere zintuigen in nog andere 

vormen kan openbaren. Wat 

geopenbaard wordt behoort toe 

aan het wezen, alleen vanwege de 

beperking van de zintuigen is het 

niet het hele wezen. 

De mens kan door eigen 

inspanning, ziele- en geestelijke 

waarnemingsorganen ontwikkelen, 

waardoor de zielenwereld en de 

geestelijke wereld voor hem 

worden geopend. Het zou voor veel 

mensen gemakkelijk zijn om iets 

van deze "hogere werelden" te 

weten, als ze zich niet zouden 

voorstellen dat ze toch iets verfijnd 

fysieks zouden moeten waarnemen. 

Zoals we een mens niet goed 

Vier niveaus van luisteren 

Claus Otto Scharmer beschrijft vier 

niveaus van luisteren: 

Downloaden - Luisteren naar het 

bekende, naar wat je verwacht dat er 

gezegd gaat worden. Je ontvangt 

indrukken, maar neemt geen deel aan 

een gesprek. 

Dialoog - Luisteren naar de inhoud van 

wat gezegd wordt. Daar reageer je op 

met argumenten, kritiek, instemming. 

Het rationele gesprek, het debat. 

Empathie – Behalve naar de inhoud 

van de woorden “luister” je ook naar 

wat er omgaat in degene met wie je 

spreekt. Wat ligt er achter de 

woorden? Wat wil de ander zeggen? 

Ruimte – Zoals een dirigent de solist 

ruimte geeft een cadens in een aria in 

te vullen. Hoe hij daar met het orkest 

juist een ruimte van stilte biedt waarin 

de solist in vrije expressie kan stralen. 

Zo luisteren dat je de ander een 

mogelijkheid biedt dat in zichzelf te 

ontdekken waarvan hij nog niet wist 

dat het daar om te doen was. 

Onmiddellijk dringt zich een waarde-

patroon op. De vierde manier van 

luisteren lijkt de hoogste vorm. Maar 

alle vormen hebben een eigen functie 

en een eigen toepassingsgebied. 

Otto Scharmer, Theorie U 

 



 

Theosofie - 21 

kennen als we alleen maar een idee hebben van zijn fysieke verschijning, zo 

kennen we ook de wereld die ons omringt niet als we alleen weten wat de fysieke 

zintuigen ons openbaren.  

Net zoals de stoffen en krachten waaruit onze maag, ons hart, onze longen, onze 

hersenen bestaan, uit de fysieke wereld komen, zo komen ook onze ziele 

eigenschappen, onze driften, verlangens, gevoelens, passies, wensen, 

gewaarwordingen uit de zielenwereld. De ziel van de mens is een onderdeel van 

deze zielenwereld. De zielenwereld is in alles veel fijner, flexibeler, beeldender 

dan de fysieke wereld. Ruimtelijke expansie en beweging zijn eigen aan fysieke 

vormen. Gevoeligheid voor prikkels en hunkering zijn eigen aan de dingen en 

wezens uit de zielenwereld. De dingen in die delen van de zielenwereld, die 

buiten de menselijke ziel liggen, verschillen van de zielenkrachten die daarin 

liggen. Net zo, als de fysieke stoffen en krachten van de fysieke buitenwereld 

verschillen van de delen, die het menselijke lichaam vormen. (De ziel van de 

mens is gebonden aan het fysieke lichaam van de mens en aan de menselijke 

geest. De processen die hierin waar te nemen zijn, worden dus tegelijkertijd 

beïnvloed door de fysieke en de geestelijke wereld.) 

In de zielenruimte is de interactie tussen twee gestalten die elkaar ontmoeten 

afhankelijk van hun innerlijke kwaliteiten. Ze doordringen elkaar, groeien als het 

ware samen als ze verwant zijn. Ze stoten elkaar af wanneer hun wezens elkaar 

weerstreven. In de zielenruimte verschijnt alles aan de toeschouwer op de 

afstand die het door zijn innerlijke aard heeft. 

Om je te oriënteren kan je de gedaantes in de zielenwereld op een vergelijkbare 

manier onderscheiden, zoals je vaste, vloeibare en gasvormige lichamen in de 

fysieke wereld onderscheidt. Daarvoor moet je de twee basiskrachten kennen: 

sympathie en antipathie. Sympathie is de kracht waarmee een zielenstructuur 

anderen aantrekt, ermee probeert samen te vloeien. Antipathie is de kracht 

waarmee een zielenstructuur anderen afstoot, uitsluit, waarmee ze zichzelf doet 

gelden.  

De gedaantes in de zielenwereld verschillen door de manier waarop sympathie 

en antipathie erin werken. 

1. Begeertegloed 

Antipathie overheerst de sympathie: zelfzuchtig, onverzadigbaar, lagere 

driften (vast). 

2. Vloeiende ontvankelijkheid 

Antipathie en sympathie in evenwicht: neutrale inwerking (vloeibaar). 

3. Wensen 

Meer sympathie dan antipathie: aantrekken, overal omheen stulpen (gas). 



 

22 - steinerinessentie 

4. Lust en tegenzin 

Enkel sympathie binnen de zielenvorm zelf: (meer of minder) welbehagen. 

5. Zielenlicht 

Enkel sympathie: het andere zich laten uiten, stralen (licht). 

6. Actieve zielenkracht 

Enkel sympathie: anderen bij elkaar brengen. 

7. Zielenleven 

Enkel sympathie: anderen tot leven wekken. 

Deze zeven gebieden doordringen elkaar. 

II. De Ziel in de Zielenwereld na de dood 

De ziel is de verbinding tussen geest en lichaam. Terwijl de ziel in het lichaam 

leeft, is ze betrokken bij wat er in dat lichaam gebeurt. Wanneer de activiteiten 

van het lichaam regelmatig plaatsvinden, ontstaat in de ziel verlangen en 

behagen; wanneer deze activiteiten worden verstoord, is er onvrede en pijn. En 

ook in de activiteiten van de geest heeft de ziel haar aandeel: de ene gedachte 

vervult haar met vreugde, de andere met weerzin. 

De geest is het centrum van de mens. Het lichaam is de bemiddelaar, waardoor 

de geest de fysieke wereld leert kennen en er in werkt. De ziel is de bemiddelaar 

tussen lichaam en geest. 

Na de dood volgt voor de menselijke geest een tijd waarin de ziel haar neiging 

tot het fysieke bestaan aflegt om weer de wetten van de geest- en zielenwereld 

te volgen en de geest te bevrijden. Hoe meer de ziel gebonden was aan het 

fysieke, hoe langer deze tijd zal duren. 

Een lekkerbek zal blij zijn met eten. Dat plezier is iets van de ziel. Om het 

verlangen te bevredigen is echter het bijbehorende fysieke orgaan nodig. Na de 

dood heeft de ziel dat verlangen niet onmiddellijk verloren, maar heeft ze niet 

langer het fysieke orgaan, dat het middel is om het te bevredigen. Zo is het met 

alles wat de ziel vraagt en wat alleen bevredigd kan worden door de fysieke 

organen. Dat duurt zo lang tot de ziel leert niet langer te verlangen naar wat 

alleen bevredigd kan worden door het lichaam. 

Het proces dat daarbij in de zielenwereld plaatsvindt maakt dat alle antipathie 

in de ziel geleidelijk wordt overwonnen door de krachten van sympathie, die tot 

grote hoogten worden gevoerd. Door deze hoge graad van sympathie zal de 

ziel als het ware in de zielenwereld opgaan, er één mee worden. De geest wordt 

van haar bevrijd. 

  



 

Theosofie - 23 

Sterven 

Een tijd geleden had ik een patiënt die op bed met haar laptop op schoot zat te 

werken. Haar gezicht was blauw, grijs, grauw. Ze lag daar dood te gaan. Ik vroeg 

wat ze aan het doen was, op die laptop. Ze zei dat ze bezig was met een 

belangrijke zakelijke deal, die morgen rond moest zijn. Haar man en twee zoons 

staarden naast het bed wat voor zich uit. Ik dacht: what the hell gebeurt hier? 

Op de gang overlegde ik met de verpleegkundige. Ik zei: we gaan haar nu 

confronteren. Toen ben ik de kamer weer in gelopen en zei: 'Ik denk dat u 

morgen geen deal heeft. Ik denk namelijk dat u morgen dood bent.' 

Haar ogen gingen open. Er bleef niets meer van haar over. De volgende dag 

lees ik in het dossier: 'Mevrouw heeft haar computer na het gesprek niet meer 

aangeraakt. De familie heeft uitgebreid met elkaar gesproken.' 

Nooit zeg ik: het valt wel mee, want dat doet het meestal helemaal niet. Ik wil 

dat mensen eerder en meer over de dood spreken. In ziekenhuizen gebeurt dat 

veel te weinig. Je moet vragen: wat is belangrijk voor u de komende tijd? Wat 

wilt u nou echt? Hoe hard moeten we u blijven behandelen? Als je echt gaat 

praten over die vraag, zeggen mensen vaak: nou, ik vind het wel mooi geweest 

zo. Soms veert er dan een dochter op die zegt: pap ik wil je nog helemaal niet 

kwijt. Dan zeg ik tegen die dochter: je moet wel goed naar hem luisteren, want 

het is zíjn lichaam. Hij is de baas over hoe het verder gaat. 

Er bestaat een studie over 151 terminale longkankerpatiënten. De ene helft 

kreeg standaardzorg, de andere helft kreeg palliatieve zorg. Die laatste groep 

leefde drie maanden langer. Die studie is nooit herhaald en het is nooit verder 

uitgezocht hoe dit komt. Dat is bizar. Iemand die ongeneeslijk ziek is heeft veel 

meer nodig dan alleen medicatie of een operatie. Mensen zitten vol vragen. 

Waarom overkomt míj dit? Hoe kan ik nog kleur geven aan mijn leven? Angst 

en depressie komen gigantisch veel voor in deze groep. 

Soms zeg ik dat ik ook geen antwoord heb. Ik word óók koud van dat soort 

vragen. Maar je moet er wel aandacht voor hebben. Ik probeer vooral te 

luisteren en door te vragen. Ik ben ontzettend blij dat ik een geestelijk verzorger 

in mijn team heb. Ik schakel haar vaak in. 

Je hebt het recht om niet te weten. Maar ik vind dat ik ook een informatieplicht 

heb, dus ik ga er in dat geval wel doorheen. Dan zeg ik: we gaan het wel over 

de dood hebben. Ik vind dat je dat woord dood letterlijk moet benoemen. Niet 

van: u gaat vertrekken. Je moet er niet omheen draaien. 

Uit een interview met Sander de Hosson, longarts, Volkskrant 16-3-2018 



 

24 - steinerinessentie 

In de zielenwereld zijn zeven gebieden te onderscheiden: 

1. Begeertegloed 

Hier wordt al wat in de ziel leeft als egoïstische, aan het lichaam gebonden 

verlangens, uitgedreven. 

2. Vloeiende ontvankelijkheid  

Overgave aan beuzelarijen, het genot van voorbijgaande indrukkende, de 

waan van de dag, de gehechtheid daaraan laat de ziel hier achter. 

3. Wensen 

Alle wensen sterven geleidelijk omdat het onmogelijk is ze in vervulling te 

laten gaan. 

4. Lust en tegenzin 

De ziel neemt, zolang ze in het lichaam leeft, deel aan alles wat dit lichaam 

aangaat. Het opkomen van lust en ongenoegen hangt daarmee samen. Na 

de dood ontbreekt het lichaam als bron van het zelfgevoel. Daardoor voelt 

de ziel zich uitgehold. De werking van dit vierde gebied vernietigt de illusie 

van het aan het lichaam gebonden zelf. De ziel leert deze lichamelijkheid niet 

langer als iets wezenlijks te voelen. Op deze manier overwint ze wat haar 

eerder sterk aan de fysieke wereld ketende. Nu kan ze de krachten van 

sympathie volledig ontvouwen. Ze kan met mededogen in de algemene 

zielenwereld opgaan. 

5. Zielenlicht 

Bijvoorbeeld het plezier hebben in je omgeving, het genot in de natuur als 

zintuiglijke beleving, wordt hier gezuiverd. Zo ook een religies gevoel dat op 

het eigen welzijn gericht is. 

6. Actieve zielenkracht 

De drang tot handelen die geen egoïstisch karakter heeft, maar toch zijn 

motieven heeft in de bevrediging die de daden brengen. Veel artistieke 

karakters en degenen die zich overgeven aan de wetenschap horen hier. Wat 

hen bindt aan de fysieke wereld is het geloof dat kunst en wetenschap er zijn 

voor het genot dat hun resultaten opleveren. 

7. Zielenleven 

Hier bevrijdt de mens van zich van zijn laatste verlangen. Wat de geest hier 

nog omringt is de mening dat haar activiteit volledig gewijd zou moeten zijn 

aan de zintuiglijke wereld, zoals bij een materialistische levensvisie. Ook dit 

geloof moet afgelegd worden.  

Als de ziel het laatste restant van haar aardse leven overwonnen heeft, vloeit ze 

uit in haar wereld. 



 

Theosofie - 25 

III. Het Geestenrijk 

Deze wereld is geweven uit het 

weefsel waaruit het menselijk 

denken bestaat. In deze wereld 

kunnen de geestelijke oerbeelden 

van alle dingen en wezens uit de 

fysieke en geestelijke wereld 

worden waargenomen. Dat een 

schilderij als gedachte al bestaat 

voordat het geschilderd wordt, dat 

is een voorbeeld van wat bedoeld 

wordt met oerbeeld. De fysieke 

dingen en wezens zijn nabeelden 

van deze oerbeelden. In de 

geestelijke wereld is alles echter 

voortdurend in beweeglijke actie, 

onophoudelijk aan het scheppen.  

Bij het oerbeeld voegt zich de 

oerklank. In deze tonen drukken de 

wezens van de geestelijke wereld 

zich uit. Ze openbaren de oerwetten 

van hun bestaan, hun onderlinge 

relaties en verwantschappen. Ook in 

het geestenrijk moet men een aantal 

elkaar doordringende gebieden 

onderscheiden, om zich te kunnen 

oriënteren.  

Het eerste gebied bevat de 

oerbeelden van de fysieke wereld. 

De dingen en wezens uit de fysieke 

wereld zijn daar als "holtes" 

aanwezig. De bewegende activiteit 

van de oerbeelden vindt plaats in de 

tussenruimten. 

Het tweede gebied bevat de 

oerbeelden van het leven. Hier 

wordt duidelijk dat al het leven een 

eenheid is. 

De Hiërarchieën 

Dionysius de Areopagiet heeft vanaf 

de zesde eeuw filosofie en theologie in 

Oost en West beïnvloed. Zijn negen 

engelenkoren worden altijd weer 

uitgebeeld.  

De Serafijnen, de geesten van de 

alomvattende liefde nemen direct het 

scheppingslicht in hun wezen op. 

De Cherubijnen, de geesten van de 

harmonie dragen in hun wezen de hele 

schepping. 

De Tronen, de geesten van de wil 

offeren hun wil, opdat uitgevoerd 

wordt wat anderen slechts nog kunnen 

denken. 

De Kyriotètes, de geesten van de 

wijsheid schenken al het leven. 

De Dynameis, de geesten van de 

beweging leven in gemoedskrachten 

en scheppen de natuurritmen. 

De Exousiai, de geesten van de vorm 

leggen alles wat aan vluchtige 

gestalten en bewegingen is ontstaan 

vast in blijvende vormen. 

De Archai, de geesten van de 

persoonlijkheid zijn de leiders van de 

grote cultuurperioden.  

De Archangeloi, de aartsengelen 

verbinden zich met groepen mensen. 

De Angeloi, de engelen staan het 

dichtst bij de mens: als beschermengel 

waken zij over onze individualiteit. 



 

26 - steinerinessentie 

In het derde gebied zijn gewaarwordingen, gevoelens, instincten, passies, enz. 

geestelijk aanwezig als de oerbeelden van alles uit de zielenwereld. 

De oerbeelden uit de vierde regio leiden de oerbeelden van de drie lagere 

regio’s en verzorgen hun samenwerken. 

Vanuit het vijfde, zesde en zevende gebied geven de entiteiten de oerbeelden 

van de lagere regio's de impuls voor hun activiteiten. De ideeën waarmee de 

menselijke geest creatief werkt in de fysieke wereld zijn de schaduw van deze 

kiemgedachtewezens van de hogere geestelijke wereld. Hier worden klank en 

toon vertaald in een "geestelijke taal" en openbaren de dingen en wezens hun 

"eeuwige namen". Men moet zich voorstellen dat deze kiemgedachtewezens 

van samengestelde aard zijn. Uit de elementen van de denkwereld worden als 

het ware alleen de hulsels genomen. Die omvatten de kern van het leven. De 

kern zelf komt uit nog hogere gebieden. 

IV. De Geest in het geestenrijk na de dood 

Terwijl de mens geïncarneerd is, drukt hij dat wat zijn geest bedenkt in fysieke 

vormen uit. Tijdens het fysieke leven treedt de geest zo in wisselwerking met de 

fysieke wereld. Maar net zo als het plan van een huis in het kantoor van de 

architect wordt gemaakt en niet pas op de bouwplaats, zo worden de doelen 

van het leven op aarde in het geestenrijk ontwikkeld. 

De mens leert tijdens zijn werk de eigenschappen van de fysieke wereld kennen, 

waarin hij zijn gedachten en ideeën wil belichamen. Zo is de aardse wereld 

tegelijkertijd een plaats waar gecreëerd wordt én geleerd. In het geestenrijk is 

de geest bevrijd van de fysieke lichamelijkheid. Ze werkt aan de vruchten van de 

ervaringen van zijn eerdere levensloop. Dat doet ze door de verschillende 

gebieden te doorlopen. De mens ervaart zichzelf in een nieuw gebied als hij 

daartoe de innerlijke vermogens in zichzelf heeft verworven. 

In het eerste deel van het geestenrijk wordt de mens omgeven door de 

geestelijke oerbeelden van de aardse dingen. Wat hij tijdens zijn aardse leven 

met zijn zintuigen waarnam, ontmoet hij nu als gedachtevorm. De mens is als 

het ware in de gedachtenwerkplaats waar de aardse dingen gevormd worden. 

Daaronder is ook de gedachte die de eigen fysieke lichamelijkheid vormt. Je 

leert kennen hoe die tot de buitenwereld behoort. De eigen belichamingen 

versmelten hier met de rest van de wereld tot een eenheid. De mens wordt zich 

bewust, dat hij van nature tot de wereld van de geest behoort. In dit onderste 

deel van het geestenrijk vindt hij als levende gedachtewezens zijn 

omstandigheden in de fysieke wereld terug. De familiale liefde die hij heeft 



 

Theosofie - 27 

beoefend, de vriendschap die hij heeft getoond, komt in hem van binnenuit tot 

leven en zijn vaardigheden worden in deze richting versterkt. 

In het vloeibare, geestelijke gebied merkt men hoe het leven als eenheid 

verschijnt en van individuen losgekoppeld is. Deze eenheid drukt zich uit als een 

weerspiegeling van de verering die de mens getoond heeft. Het religieuze leven 

van mensen komt hieruit voort. Hier wordt het vermogen ontwikkeld om 

zichzelf als lid van een geheel te herkennen. Alles wat in het leven naar een 

zuivere, nobele moraal heeft gestreefd, zal kracht uit dit gebied putten. 

In het derde gebied van het geestenrijk (dat van de ziel) is geen egoïsme. Hier 

vormen alle verlangens, wensen, begeertes en ongenoegens een eenheid. De 

gewaarwordingen en gevoelens van alle wezens zijn een gemeenschappelijke 

wereld. Alles wat de mens in het aardse leven ten dienste van de gemeenschap, 

in onbaatzuchtige toewijding aan zijn medemensen heeft bereikt, zal hier in 

deze ‘atmosfeer’ zijn vruchten afwerpen. De grote weldoeners van de mensheid, 

hebben hun vermogens in dit gebied ontwikkeld. 

De oerbeelden van zuiver menselijke creaties, zoals die van de kunsten en 

wetenschappen, de technologie en de staat, bevinden zich in het vierde gebied 

van het geestenrijk, waaruit kunstenaars, geleerden en grote uitvinders hun 

impulsen putten. De hoedanigheid waarin mensen de culturele ontwikkeling op 

aarde hebben verlaten speelt hier nog steeds een rol. In de nog hogere regio's 

van het geestenrijk is de menselijke geest van alle aardse ketens ontdaan.  

In de toestand tussen twee incar-

naties bevindt de mens zich in de 

aanwezigheid van al die verheven 

wezens voor wiens blik de god-

delijke wijsheid zich onverbloemd 

uitspreidt. Elk kristal, elke boom, elk 

dier en ook alles wat in het domein 

van de menselijke schepping 

gerealiseerd wordt, geeft slechts een 

nabeeld van het geestelijke doel. De 

mens kan tijdens zijn incarnaties 

alleen aansluiten bij deze imperfecte 

nabeelden van volmaakte intenties. 

Wat hij in feite als geest is, komt 

daarom pas aan het licht, wanneer 

hij tussen twee incarnaties in het 

vijfde gebied van het geestenrijk 

De Triniteit 

Van oudsher wordt in de christelijke 

kerken over de Drie-eenheid 

gesproken van Vader-God, Zoon-God 

en de Heilige (Helende) Geest. 

In de evangeliën komt de Heilige Geest 

tot de apostelen en inspireert hen in 

hun wanhoop om het verhaal van het 

leven, dood en opstanding van 

Christus te gaan vertellen. Jezus-

Christus is Gods Zoon die mens werd 

en de dood overwon. 

Deze ‘Christelijke Mythologie’ is een 

uitdrukking van de werkzaamheid van 

nog hogere wezens dan de wezens uit 

de hiërarchieën van Dionysius. 



 

28 - steinerinessentie 

komt. Wat hij hier is, dat is hij echt zelf. Nu bevindt hij zich in het gebied van de 

intenties en doelen. Het zelf bevrucht de doelen van het geestenrijk met de 

resultaten van zijn vorige leven. Een soort geheugen voor zijn vroegere leven en 

de profetische vooruitblik voor een volgend licht op. Het geestzelf leeft in deze 

regio, voor zover het al ontwikkeld is. Iemand die dit niveau heeft bereikt geeft 

zichzelf doelen om in een volgende incarnatie te bereiken. 

In het zesde gebied van het geestenrijk zal de mens in al zijn handelingen 

volbrengen wat het beste past bij de ware aard van de wereld. Hij kan alleen 

zoeken naar wat volgens de juiste loop van de wereldorde moet gebeuren. 

Het zevende gebied van het geestenrijk leidt naar de grens van de "drie 

werelden". Hier wordt de mens geconfronteerd met de "levenskernen" die van 

nog hogere werelden naar de drie werelden worden overgebracht om hun taken 

te volbrengen. 

V. De fysieke wereld en zijn verbinding met de zielenwereld en het geestenrijk 

De geledingen van de in zijn lichaam levende mens zijn verbonden met de 

geestelijke wereld. Het fysieke lichaam, het etherlichaam, de 

gewaarwordingsziel en de verstandsziel zijn te begrijpen als in de zintuiglijk 

waarneembare wereld verdichte oerbeelden uit het geestenrijk. 

Het fysieke lichaam ontstaat doordat het oerbeeld van de mens zo ver verdicht 

wordt, dat het voor de zintuigen verschijnt. Het is een tot zintuiglijke 

waarneembaarheid verdichte entiteit van het eerste elementaar rijk. Het 

etherische lichaam ontstaat doordat de zo ontstane gestalte in beweging wordt 

gehouden door een entiteit die met haar activiteit rijkt tot in het zintuiglijke 

gebeid, maar zelf niet zichtbaar wordt. Dit wezen vindt zijn oorsprong eerst in 

de hoogste regio's van het geestenrijk en vormt zich in het tweede gebied tot 

een oerbeeld van het leven. Als oerbeeld werkt het in de zintuiglijke wereld. Op 

vergelijkbare wijze vindt het wezen, dat het gewaarwordende zielenlichaam 

opbouwt, zijn oorsprong in de hoogste gebieden van het geestenrijk. Het wordt 

oerbeeld van de zielenwereld in het derde gebied. 

De verstandsziel wordt echter zo gevormd, dat het oerbeeld van de denkende 

mens in de vierde regio van het geestenrijk tot een gedachte wordt gevormd en 

als zodanig direct als denkende mens in de zintuiglijke wereld optreedt. 

Zo werkt de geest aan het fysieke lichaam, aan het etherische lichaam en aan 

het voelende zielenlichaam. Zo verschijnt deze geest in de verstandsziel. 

Op de drie onderste geledingen van de mens werken dus de oerbeelden in de 

vorm van wezens, die op een bepaalde manier buiten hem staan. In zijn 

verstandsziel neemt hij zichzelf (bewust) ter hand. 



 

Theosofie - 29 

De entiteiten die aan zijn fysieke lichaam werken zijn dezelfde die de minerale 

natuur vormen. Aan zijn etherlichaam werken wezens van dezelfde soort die in 

het plantenrijk werken. Aan zijn zielenlichaam werken wezens die het dierenrijk 

leven. Zo werken de verschillende werelden samen. De wereld waarin de mens 

leeft is de uitdrukking van deze samenwerking. 

In die zin is de drieledige wereld als volgt gestructureerd: 

1. het rijk van de vormloze wezens (eerste elementaar rijk); 

2. het rijk van de vormscheppende wezens (tweede elementaar rijk); 

3. het rijk van de zielenwezens (derde elementaar rijk); 

4. het domein van de geschapen gestalten (kristalvormen); 

5. het rijk waaraan de gestalte-scheppende wezens werken (plantenrijk); 

6. het rijk waaraan ook de gestalte-scheppende wezens en de in de zielenwereld 

actieve wezens werken (dierenrijk); 

7. het rijk waarin de gestalte-scheppende en de in de zielenwereld actieve 

wezens werken en waarin de geest zich zelf in de zintuiglijke wereld 

manifesteert in de vorm van gedachtes (mensenrijk). 

 

 

  

De mens als basis 

Voor dit onderdeel is als samenvatting de uitwerking van de fysieke mens 

vrijwel volledig uit het boek overgenomen. Aan deze beschrijving van de mens 

kan duidelijk worden hoe de fysieke wereld als verdichting van de geestelijke 

wereld op te vatten is. 

Bij een concreet voorbeeld kan aan een onderdeel het geheel duidelijk worden. 

Een compacte samenvatting werkt abstract. Dat treedt ook op bij de schema’s 

en overzichten. We gaan dan denken in abstracte begrippen en verliezen de 

werkelijkheid uit het oog. Het schema neemt de plaats van het levende begrip 

in. Voor de verbinding met de werkelijkheid zijn steeds concrete verhalen nodig.  

In dit geval wordt aan de mens de hele (geestelijke) werkelijkheid zichtbaar. Dat 

is methodisch uitgangspunt voor de antroposofie: de mens (en dat ben ik zelf) 

vormt de basis om de wereld te begrijpen. 



 

30 - steinerinessentie 

Als men eenmaal de zintuiglijke wereld op deze manier heeft begrepen, ontstaat 

het begrip voor nog andere wezens, dan die in de vier bovengenoemde 

natuurrijken werken. Zoals bijvoorbeeld de volksgeest. Die uit zich in de 

gewaarwordingen, gevoelens en neigingen die het gemeenschappelijke van een 

volk uitmaken. De volksgeest vormt zijn lichaam uit het materiaal van de 

zielenwereld. Het is als een wolk waarin de leden van een volk leven. De 

gevolgen daarvan komen in de zielen van de betrokkenen te voorschijn, maar 

ze stammen niet daaruit. Iets vergelijkbaars kan gezegd worden over de 

tijdgeest.  

Lagere soorten van dergelijke wezens zijn de salamanders, sylfen, undines, 

kabouters, zinnebeelden van een geestelijke werkelijkheid die alleen door 

gelijkenissen kan worden weergegeven. 

Geestelijk gevoelige mensen worden onrustig als ze een andere wereld dan de 

zintuiglijke om zich heen vermoeden, en daar als een blinde rondtasten. Alleen 

heldere kennis van deze hogere gebieden en het begrijpen wat er in gebeurt, 

kan de mens sterk maken en hem zijn ware bestemming laten zien. 

VI. De gedachtenvormen en de menselijke aura 

Net zoals ruimtelijke gebeurtenissen door het oog als kleurverschijnselen 

kunnen worden gezien, zo kunnen gevoelens, instincten, gedachten door de 

innerlijke zintuigen waargenomen worden. 

Een gedachte stroomt werkelijk van de ene mens naar de andere. De manier 

waarop deze gedachte op de ander inwerkt wordt waarneembaar als een proces 

in de geestelijke wereld. De fysieke mens wordt het centrum van stromingen uit 

de ziel en de geest. Gedachten over het zintuiglijke leven trekken in rode tinten 

door de zielenwereld. In mooi helder geel verschijnt een gedachte waardoor de 

denker zich tot hogere kennis verheft. De nauwgezette gedachte verschijnt als  

Groepsinvloed 

Als ik een van mijn kinderen op bezoek heb, krijg ik altijd de neiging grappig te 

doen. Uit de psychologie is het bekend dat mensen in een bekend systeem van 

relaties, gedrag vertonen dat voor hen bij dat systeem hoort. Je eigen gedrag 

schept mee aan wezens, die met jou en de anderen dat karakter van die groep 

vormen. 

De nawerking van een heftige ruzie, of een zakelijk conflict, kun je ook zien als 

een wezen dat ontstaan is uit de emoties die daarbij speelden. Het werkelijk 

oplossen van het conflict betekent ook een verlossing voor dat wezen. 



 

Theosofie - 31 

een structuur met duidelijke 

contouren; het verwarde idee 

verschijnt als een wazige vorm. 

Het zielen- en geesteswezen van de 

mens verschijnt zo als een boven-

zinnelijk deel van de hele mens. De 

kleureffecten die waarneembaar zijn 

voor het geestelijk oog, vormen de 

menselijke aura. Gemiddeld kan 

men zich voorstellen dat de hele 

persoon twee keer zo lang en vier 

keer zo breed lijkt als de fysieke 

persoon. De stroming van 

verschillende kleuren is een waar-

heidsgetrouw beeld van innerlijk 

leven. Bepaalde blijvende 

kwaliteiten, talenten, gewoontes en 

karaktereigenschappen komen er in 

tot uiting 

Met de aura te beschrijven als kleur 

wordt bedoeld dat de ziener aan de 

aura een vergelijkbare ervaring 

opdoet als de ziel in de fysieke 

wereld beleeft wanneer hij de 

betreffende kleur op zich in laat 

werken. De ziener is zich bewust dat 

deze ervaring niet lichamelijk is. Er 

zijn veel voorbeelden te geven hoe 

de aura kleurt bij verschillende 

gemoedstoestanden, gedachtes, 

enzovoort.  

De aura is een drievoudige uitdrukking van de bovenzinnelijke mens. De drie 

geledingen, lichaam, ziel en geest, komen erin tot uiting. De eerste aura is een 

afspiegeling van de invloed die het lichaam uitoefent op de ziel; de tweede 

kenmerkt het leven van de ziel zelf, die boven het direct zintuiglijke uitstijgt, 

maar nog niet gewijd is aan de dienst van het eeuwige; de derde weerspiegelt 

het meesterschap dat de eeuwige geest heeft verworven over de vergankelijke 

mens. 

Isenheimer altaar 

Matthias Grünewald schilderde tussen 

1510 en 1515 een altaarstuk voor het 

klooster te Isenheim, bij Colmar (F). 

Het altaarstuk werd vroeger getoond 

aan zieke mensen. De schoonheid van 

de schildering en het beeld van de 

lijdende Christus zou bij kunnen 

dragen aan hun herstel. Dit imposante 

kunstwerk staat nu tentoongesteld in 

Musée Unterlinden in Colmar. 

Op een van de panelen is de verrijzenis 

van Christus afgebeeld. Als een witte 

gestalte in rood gewaad zweeft hij 

boven de aarde, waar de soldaten die 

het graf bewaakten verslagen liggen. 

Zijn hele gestalte is omgeven door een 

grote cirkelvormige aura van oranje 

kleuren met een lichtblauwe rand, 

scherp afstekend tegen het duister van 

de nacht in de achtergrond. 

Op het paneel met Maria en het kind in 

haar armen is rond het hoofd van 

Maria ook een aura afgebeeld. Die is 

heel subtiel en doorschijnend geschil-

derd met blauwe en gele tinten.  

“Dat is wel ongeveer zoals dat eruit 

ziet,” zei iemand die naast me stond te 

kijken. 



 

32 - steinerinessentie 

Hoe meer de mens zijn driften laat varen, des te onopvallender wordt het eerste 

deel van de aura. Het tweede deel vergroot zich dan meer en meer en vult het 

kleurlichaam waarin de fysieke mens leeft steeds vollediger met zijn lichtende 

kracht. En hoe meer de mens zich "dienaar van het eeuwige" toont, des te 

sterker verschijnt de wonderbaarlijke derde aura, het deel dat getuigt van de 

mate waarin de mens burger van de geestelijke wereld is. Want het goddelijke 

zelf straalt door dit deel van de menselijke aura in de aardse wereld. 

Zo drukt de aura uit wat de mens in de loop van zijn belichamingen van zichzelf 

heeft gemaakt. 

  



 

Theosofie - 33 

Het pad van kennis 

Alle kennis van de zielenwereld en 

de geestelijke werelden is al in de 

ondergrond van de menselijke ziel 

aanwezig. Wat een ander uit de 

diepten van de ziel naar boven heeft 

gehaald, kan men begrijpend 

volgen. 

Het denken is het hoogste ver-

mogen dat de mens in de zintuiglijke 

wereld bezit. De basis van een 

gedachte is een levende kracht. 

Degene die kennis heeft van het 

geestelijke kan wat hij geschouwd 

heeft meedelen. Dat werkt in 

degene die dat onbevooroordeeld 

opneemt, als kiem voor het 

vermogen tot hogere kennis. De 

geesteswetenschapper vraagt zijn 

leerling niet te geloven wat hij 

vertelt, maar het tot de inhoud van 

de eigen denkwereld te maken. Voor 

de “ziener” is absolute gezondheid 

van het zielenleven noodzakelijk. 

Nauwgezet zuiver denken is 

daarvoor een waarborg. 

De eerste eigenschap die degene die 

tot inzicht in de geestelijke wereld 

wil komen moet ontwikkelen is de 

onvoorwaardelijke, onbevooroor-

deelde toewijding aan wat de wereld 

hem toont. Degenen die de wereld 

benaderen met het oordeel dat zij 

uit hun leven tot nu toe mee-

brengen, zullen zich door zo’n 

oordeel afsluiten voor de veelzijdige 

werking die de feiten anders op hen 

kunnen hebben. De leerling moet op 

De weg tot inzicht I 

Op veel plaatsen beschrijft Steiner 

oefeningen die je helpen om zelf de 

geestelijke wereld waar te nemen. Die 

beschrijvingen zijn verschillend. 

Over de beschrijving in Theosofie 

schrijft Roel Munniks in het nawoord: 

In De weg tot inzicht in hogere 

werelden beschrijft Steiner de verschil-

lende bovenzinnelijke waarnemings-

organen, evenals de oefeningen die 

deze organen tot ontwikkeling 

brengen. Voor een van die organen, de 

zesbladige lotusbloem, geldt dat er 

"moet worden gestreefd naar vol-

komen beheersing van de gehele mens 

door zijn zelfbewustzijn, zodat 

lichaam, ziel en geest bij hem in 

volmaakte harmonie verkeren. De 

activiteiten van het lichaam, de 

neigingen en hartstochten van de ziel, 

de gedachten en ideeën van de geest 

moeten volmaakt op elkaar worden 

afgestemd." Het is denkbaar dat de 

ontwikkelingsweg die in Theosofie 

beschreven wordt in het bijzonder 

dient om deze volmaakte afstemming, 

dit volmaakte evenwicht van de ziel 

tussen het geestelijke en het 

lichamelijke, te bereiken; dan zou de 

oefenweg van Theosofie op een 

bepaald onderdeel van de 

ontwikkelingsweg het accent leggen, 

die in de weg tot inzicht in hogere 

werelden als geheel wordt beschreven. 

 



 

34 - steinerinessentie 

elk moment in staat zijn om zichzelf 

leeg te maken, opdat de vreemde 

wereld binnenstroomt. Daarvoor is 

het nodig dat elk oordeel, elke kritiek 

die van hem uitgaat, zwijgt. Door dit 

zwijgen kunnen de hogere spirituele 

feiten die de mens overal omringen 

binnenstromen. 

Je kan dit vermogen doelgericht in 

jezelf ontwikkelen. Bijvoorbeeld door 

je tegenover andere mensen van elk 

oordeel te onthouden. Je probeert de 

mensen louter uit zichzelf te 

begrijpen. 

Door deze oefening maakt de mens 

zich ontvankelijk voor alles wat hem 

omringt. Zolang de mens nog 

geneigd is zichzelf belangrijker te 

vinden dan de wereld om hem heen, 

zal hij de toegang tot hogere kennis 

buiten bereik houden. Wie zich - met 

betrekking tot iets in de buitenwereld 

- overgeeft aan de lust of tegenzin die 

zij hem geven, leert niets over de 

dingen, maar alleen over zichzelf. 

Hoe meer men het vermogen 

ontwikkelt om af te zien van een 

oordeel op basis van sympathie en 

antipathie, hoe meer men een fijnere 

gevoeligheid in zichzelf ontwikkelt. 

Met gelatenheid moet je lust en 

tegenzin ervaren. Dan begin je ze te 

begrijpen. Ik zou een verlangen alleen 

maar moeten gebruiken om daardoor 

de zaak te begrijpen die mij plezier 

doet. Dan kom ik tot de essentie 

ervan. 

De weg tot inzicht II 

Ook in de voordracht Geest, natuur 

leven (1 maart 1913) geeft Steiner aan-

wijzingen voor de oefenweg: Als 

geest-onderzoeker concentreert men 

zich een bepaalde tijd op een 

eenvoudige voorsteling. Zodat men 

in een toestand geraakt waarin men 

niet meer met de zintuigen 

waarneemt, zoals in de slaap en waar 

ook het verstand slaapt. Dat wat dan 

uit de ziel opstijgt, is niets anders dan 

het uitvloeisel van de ziel zelf. 

De geest-onderzoeker moet nu door 

zijn sterke wil uit kunnen wissen wat 

daar op die manier voor hem 

verschijnt. Kan hij dat niet, dan was hij 

als iemand die een voorwerp ziet en 

zijn blik daar niet meer van kan 

afwenden. Als hij tot dit uitwissen in 

staat is, dan ontwaakt de geest-

onderzoeker tot een hoger 

geestesleven in vergelijking waarmee 

het wakkere dagleven een soort 

slaaptoestand is. Die stap is 

vergelijkbaar met de overgang die 

het kind maakt als het rond het derde, 

vierde jaar tot zelfbewustzijn komt, 

maar dan op een hoger niveau. Bij het 

uitwissen van zichzelf blijft een rest 

over die niet uit te wissen is. Dat is de 

eigenlijke kern van de geest-

onderzoeker zelf. Bij nader onderzoek 

daarvan ontdekt hij hoe die kern door 

meerdere aardelevens gegaan is. 

(samenvatting: steinerinessentie) 



 

Theosofie - 35 

Lust en tegenzin veranderen dan van louter gevoelens in zintuiglijke organen 

waardoor de buitenwereld wordt waargenomen. Wanneer een persoon zijn lust 

en tegenzin zodanig gebruikt dat ze waarnemingsorganen worden, dan bouwen 

ze de eigenlijke organen op in zijn ziel, waardoor de zielenwereld zich voor hem 

opent.  

Onze gedachten nemen voortdurend een loop die hen opgedrongen wordt door 

de fysieke natuur: nutteloos en warrig. Zolang de mens zich alleen maar wijdt 

aan de taken van het zintuiglijke leven, wordt zijn verwarde gedachtegang 

steeds weer gecorrigeerd door de werkelijkheid. Als ik een verkeerd inzicht heb 

over de vorm van een plant, dan corrigeert de realiteit me en laat me het juiste 

denken. In mijn relatie met de hogere bestaansgebieden is dat heel anders. Daar 

moet mijn denken mij zekerheid geven, anders zal ik niet de juiste weg vinden. 

Want de geestelijke wetten die daar leven zijn niet gecondenseerd tot in het 

fysieke. Ze oefenen dus niet dezelfde dwang op mij uit. Wie vooruitgang wil 

boeken, moet zich bevrijden van iedere persoonlijke willekeur en de eisen van 

het denken zuiver volgen. Dan vloeien de wetten van de geestelijke wereld in 

hem. 

Zoals voor het denken, is het ook voor het handelen. Dit moet in staat zijn om 

de wetten van het edele schone en het eeuwige ware te volgen, zonder storende 

invloeden van de persoonlijkheid. In het dagelijks leven laten mensen zich 

bepalen door wat hen zelf bevredigt en wat vruchtbaar is. Daarbij dwingen zij 

de aard van hun persoonlijkheid aan het verloop van de verschijnselen op. Zij 

verwerkelijken hun willekeurige eisen. Maar men werkt pas in de zin van de 

geestelijke wereld, als men zich alleen aan haar wetten houdt en zich 

onbaatzuchtig overgeeft om door de geest de richting te laten bepalen. 

Als de kenniszoeker deze wetten in acht neemt, dan groeien de gevoelens, lust 

en tegenzin, vreugde en pijn uit tot organen van de ziel. Een grote vreugde zal 

hem niet langer meeslepen, maar verkondiger zijn van kwaliteiten in de wereld 

waar hij eerder aan voorbij ging. 

Als ik een steen, een plant, een dier, een mens observeer, moet ik me realiseren, 

dat in dit alles iets eeuwigs wordt uitgedrukt. Ik zou mijzelf moeten kunnen 

afvragen: wat leeft als het blijvende in de vergankelijke steen, in de vergankelijke 

mens? Elk blad, elke kever zal ons ontelbare geheimen onthullen wanneer niet 

alleen onze ogen op hen gericht zijn, maar ook door het oog de geest. Het hangt 

af van de houding die we op dit gebied aannemen, of we tot geestelijke 

schouwen komen. 

Spoedig merkt de mens door dergelijke oefeningen de transformatie die in hem 

plaatsvindt. Hij leert van alles de ware aard kennen. Op deze manier krijgt de 



 

36 - steinerinessentie 

zoeker naar kennis de mogelijkheid om te handelen in overeenstemming met 

de eeuwige wereldorde. Hij geeft richting aan zijn daden vanuit de in hem 

levende kennis van het eeuwige. Dit handelen vanuit een innerlijk weten kan 

slechts een ideaal zijn waar men naar streeft. Maar de kenniszoeker moet de wil 

hebben om dit pad te zien. Dat is zijn wil tot vrijheid. Want vrijheid betekent op 

eigen initiatief handelen. En alleen degenen die hun motivatie ontlenen aan het 

eeuwige, mogen op eigen initiatief handelen. Iemand die dit niet doet, werkt 

tegen de wereldorde. En die moet dan over hem zegevieren. Willekeur van het 

individu vernietigt zichzelf. 

Wie zo aan zijn innerlijk leven werkt zal de waarheden over de geestelijke wereld 

door eigen ervaring bevestigd zien. Hij krijgt de zogenaamde ‘inwijding’ van de 

“grote geestelijke mensheidsleiders “. Van nu af aan praat hij niet meer met de 

dingen die gevormd worden door de geest, maar met de vormgevende geest 

zelf.  

Vrijheid van de vooroordelen van persoonlijkheid, van twijfel en bijgeloof zijn 

de kenmerken van degene die op het pad van kennis het niveau van leerling 

bereikt heeft. 

De onderzoeker van het geestelijk verwerft het vermogen om de ziel in 

afzondering van de zintuiglijke werkelijkheid te brengen, zonder dat deze 

afzondering hem tot een wereldvreemd mens maakt. 

Verder lezen 

Bij de kerst-conferentie van 1923 heeft Rudolf Steiner de Antroposofische 

Vereniging een nieuwe vorm gegeven en zelf het voorzitterschap op zich 

genomen. Meteen daarna is hij een serie voordrachten begonnen waar hij het 

mensbeeld zoals hij dat in Theosofie heeft beschreven opnieuw verwoordde. 

Zijn streven was de beschrijving van de mens dichter bij de eigen ervaringen van 

zijn toehoorders te brengen. Deze voordrachten zijn in het Nederlands vertaald 

onder de titel: Antroposofie - Een nieuwe benadering. 

In De wetenschap van de geheimen der ziel beschrijft Steiner uitgebreid de 

werkelijkheid van slaap en dood, de ontwikkeling van mens en aarde en de weg 

van de inwijding. Dat laatste thema wordt op een andere manier en veel 

uitgebreider behandeld in De weg tot inzicht in hogere werelden. 

In het project steinerinessentie worden regelmatig boeken en reeksen 

voordrachten van Rudolf Steiner op een nieuwe manier toegankelijk gemaakt 

voor lezers met interesse in antroposofie. De resultaten daarvan zijn te volgen 

op de website steinerinessentie.nl. 


